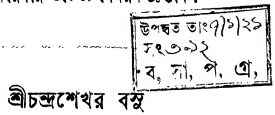
# অধিকার-তত্ত্ব।

#### অর্থাৎ

ভারতবাদিগণের মধ্যে যাহার যেমন অধিকার, যেমন ধারণা, যেমন পদ্মা, তাহাকে তদনুযায়ী ধর্মের মধ্যদিয়া ধার্মিক করিবার ঔচিত্য-বিষয়ক গ্রস্তাব।



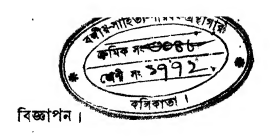
প্রণীত ও প্রকাশিত।

"—And free thought may be freely proclaimed in an atmosphere of freedom and thus do I submit my book to the reader."—M. L. JACOLLIT.

#### কলিকাতা।

জীযুক্ত বারু ঈশ্বরচক্র বস্থু কোং বহুবাজারন্থ ২৪৯ সংখ্যক ভক্কন ট্যানহোপ্ বন্ত্রে মুদ্রিত।

मन ১२१२ मोल।



এই "অধিকার-তত্ত্বের" সার সার কথাগুলি ১৭৯১ শকের ৭ই আবাঢ়, রবিবার, বর্জ্বমানস্থ ব্রাক্ষসমাজের বাটীতে বিরুত হইরাছিল। ইহাকে তদবস্থায় প্রকাশ করিবার নিমিত্তে আমাকে অনেক ভগবদ্ভক্ত বন্ধু অন্তরোধ করেন, কিন্তু অবসর অভাবে এত দিন তাহা করিতে পারি নাই। সম্প্রতি বর্ত্তমান সময়োচিত রূপে সেই মূল কথাগুলিকে সংশোধিত ও ব্যাখ্যা সহকারে বর্দ্ধিত করিয়া বিগত ২৫এ বৈশাখ, রবিবার, এই ছারভালার বন্ধু-সমাজে পাঠ করা যায়। উপস্থিত সময়ের প্রয়োজন এবং অত্রত্য ঈশ্বরপরায়ণ মিত্রগণের অন্তরোধ পালনার্থে এখন তাহা জনসমাজে বাহির করিতেছি।

মিথিলা দারভাঙ্গা। ৫ই জ্যৈষ্ঠ ১৭৯৩ শক।

গ্রীচন্দুশেথর বসু।



- ১। "যে ধর্ম ধর্মান্তর বিরোধী তাহ। কথনও ধর্ম নহে। পরস্পর অবিরোধী ধর্মই প্রকৃত ধর্ম ।" (মহাভারত।)
- ২। "নাম রূপেতে ব্রক্ষের আরোপ করিতে পারে, কিন্তু ব্রক্ষেতে নামরূপের আরোপ করিতে পারে না।" (রামনোহন রায়, বেদাস্তভাষ্য, ৪ অ, ১পা, ৬ স্থ।)
- ৩। "ব্রাক্ষের সহিত কোন উপাসকের বিরোধ নাই। ব্রাক্ষ কোন উপাসককে দ্বেষ করেন না।" (রামমোহন রায়, অবতরণিকা।)
- ৪। "এই পরমেশ্বরকে কেহ অগ্নি, কেহ মন্তু-প্রজাপতি, কেহ ইক্স, কেহ প্রাণ, কেহ 'ব্রহ্মশাশ্বতং' ভাবিয়া পূজা করেন।" (মন্তু, ১২ অ, ১২৩ খ্লো।)
- ৫। "যে বাক্তি যে কোন বস্তুকে যে প্রকারে উপাসনা করে, সে ব্যক্তি অবশ্যই তাহার অনুরূপ ফল প্রাপ্ত হয়, আর পূজ্যবস্তুর স্বরূপ ও পূজামুষ্ঠানের তারতন্য অনুসারে ফলের উৎকর্ষ ও অপকর্ম ইইয়া থাকে।" (পঞ্চদশি, চিত্রদীপ, ৬ পরিঃ।)
- ৬। "কিন্তু মুক্তিফল প্রাপ্ত হইবার নিমিত্তে ব্রক্ষজান ব্যতীত আর উপায়ান্তর নাই, যেমন স্বীয় স্বপাবস্থা নিবারণ জন্য স্বকীয় জাগরণ ব্যতীত অন্য উপায় নাই।" (পঞ্চদশি, চিত্রদীপ, ৬ পরিঃ।)
- ৭। "বে ব্যক্তি ব্রক্ষজানে অসমর্থ, তিনি এই সংসারে জ্মি হোত্রাদি কর্দ্দের অনুষ্ঠান করত শত বংসর বাঁচিতে ইচ্ছা করিবেন। এই প্রকার যে তুনি, তোমার ঐরূপ ধর্দ্দের অনুষ্ঠান বাতীত উপা-রান্তর নাই। যাহাতে অশুভ কর্দ্ম তোমাতে শিশু না হয়।" (ঈশোপনিষৎ ২ ৷)

- ৮। "কিন্তু পরব্রহ্ম-জ্ঞান হইলে, কোন নিয়মের প্রয়োজন থাকে না, যেমন মলয়ের বাতাস পাইলে তালের পাথা কোন কার্য্যে আইসে না।" (মহা-নির্ম্বাণ।)
- ৯। " অতএব বেদ পুরাণ তন্ত্রাদিতে যত যত রূপের কল্পন। এবং উপাসনা-বিধি ছুর্ব্বলাধিকারীর নিমিত্তে কহিয়াছেন, তাহার মীমাংসা পরে এইরূপ শত শত মন্ত্র এবং বচনের দ্বারা আপনিই করিয়াছেন।" (রামমোহন রায়, ঈশোপনিষদের ভূমিকা।)
- ১০। "হে জীবসকল! উত্থান কর, অজ্ঞান-নিদ্রা হইতে জাগ্রত হও এবং উৎক্লফ আচার্য্যের নিকট যাইয়া জ্ঞান লাভ কর। পশ্তিতেরা এই পথকে শানিতক্ষুরধারের ন্যায় দুর্গম করিয়া বিদিয়াছেন।" (ব্রাক্ষধর্মগ্রস্থা)

### मृघी-পত्र।

|                                             |              |          |     | পৃষ্ঠা     |
|---------------------------------------------|--------------|----------|-----|------------|
| উटम्म्भा                                    | •••          | •••      | ••• | >          |
| প্রথম অধ্যায়, ব্রহ্মজ্ঞানের মূল-অ          | ধকার         | •••      | ••• | 39         |
| দ্বিতীয়-অধ্যায়, অধিকারী-নিরূপণ            |              | •••      |     | २०         |
| ভৃতীয়-অধ্যায়, ছর্বালাধিকার                | •••          | •••      | ••• | ₹8         |
| চতুর্থ-অধাায়, সবলাধিকার                    | •••          | •••      | ••• | २७         |
| পঞ্ম-অধ্যায়, মানব সমাজের বর্ত্তম           | ানকালীন      | ধৰ্মাধি  | কার | ৩১         |
| यथे-अधारा, इर्वनाधिकातीमिट्यत छ             | ল্লতির অধি   | কার      | ••• | ৩৯         |
| मश्चम-अधारात्र, ভারতীয় ছুর্বলাধিব          | দারীদিগের    | বৰ্ত্তমা | ন-  |            |
| কালীন অবৈধাচার                              | •••          | •••      | ••• | 80         |
| अस्प्रेम-अश्वात्र, व्यक्तवामित्राष्टे इर्जव | নাধিকারিগ    | ণকে উ    | প-  | •          |
| দেশ দিবার অধিকারী                           |              | ••       | ••• | 85         |
| নবম-অধ্যায়, ব্রহ্মজ্ঞানীর ব্যবহার-সে       | <b>ক্ট</b>   | ***      | ••• | ৫२         |
| দশম অধ্যায়, ব্ৰাহ্মদশাজ ও ব্ৰহ্মজা         | न            | •••      | • • | ¢ እ        |
| धकांमण- अधारा, धर्मा-नाराक                  | •••          |          | -•• | ৬৬         |
| দ্বাদশ-অধ্যায়, আত্মীয় ও স্বজাতীয়         | অধিকার       |          | ••• | 98         |
| এয়োদশ-অধ্যায়, পরকীয় ও বিজাত              | ীয় বিষয়ে ৰ | মধিকার   |     | <b>৮</b> ७ |
| চতুর্দ্দশ-অধ্যার, ভ্রাতৃভাব                 |              |          | ••• | ৮৯         |
| পঞ্চশ-অধ্যায়, ইতরলোকদিগের বি               | নিমিতে ধে    | ৰ্মাপদে* | ग-  | •          |
| প্রণালী                                     | ••           | ••       | ••• | 246        |
| পরিশিষ্ট                                    | •• .         | •        | ••  | ১০৬        |
| ব্যবস্থা                                    |              |          |     | >><        |

## मर्गाधनी।

| পত্ৰ | পুংক্তি | অ <b>শুদ্ধ</b> | শুদ্ধ          |
|------|---------|----------------|----------------|
| a    | ₹8      | <b>খ</b> ফীয়  | <b>খুফী</b> য় |
| 8২   | 8       | বারজন, ইমাম    | বারজনইযাম      |
| 93   | ຈໍ      | পরৎ            | বরং            |

# অধিকার-তত্ত্ব।

### উদ্দেশ্য ।

বর্ত্তমান সময়ে ধর্ম লইয়া চতুর্দ্দিগেই আন্দোলন হইতেছে। একদিগে বিজাতীয় আহার ব্যবহার দেশ মধ্যে অগত্যা প্রচলিত হইতেছে, অন্যদিগে, কতিপয় আক্ষ উপকার ভ্রমে মহা অপকারক বৈদেশিক ভাব সমূহকে ধর্মের, নামে প্রচার করিতেছেন। এদিগে মহা মহা ঝড়, অতিরুষ্টি, অনারুষ্টি, মারীভয়, ছুর্ভিক্ষ প্রভৃতি নরকুল-সংহারকারী ভীষণ ছর্ব্বিপাক সকল দেখা দিয়া স্বর্ণভূমি পুণ্যভূষি ভারতবর্ষকে উচ্ছিন্ন দিতেছে; এই প্রকার নানা তুর্ঘটনার মধ্যে পতিত হইয়া ভারতবাসিগণ এখন ভারতবর্ষের সকল স্থথের মূলাধার সনাতন হিন্দুধর্মোর দিগে অঞাপূর্ণ নয়নে পুনদ্ ফি করিভেছেন। ভারতবর্ষের উদার-ভাব-পরিপূর্ণ, শান্তিপ্রদ হিন্দুধর্মের প্রতি এখন নাস্তিকদিগেরও দৃষ্টি পড়িয়াছে। যাঁহারা এতদিন বিজা-তীয় রীতিনীতির পক্ষপাতী ছিলেন, তাঁহারা এত বিলম্বে গাত্রোত্থান করিতেছেন। দেশীয় ভাব রক্ষা করা ও হিন্দু-ধর্মকে পুনর্জীবিত করার প্রস্তাব চতুর্দিগেই শুনা যাইতেছে !

এই সমস্ত গোলযোগের মধ্যে অনেক সাঁধু পুরুষ কিং-কর্ত্তব্য-বিমূঢ় হইরা নির্জ্জনে দিনযাপন করিতেছেন। প্রকৃত ধর্ম মানবের হৃদয়াস্তঃপুরে কুলবধূর বেশে অবস্থিতি করি-তেছে। আদি ও ভারতবর্ষীয় আদ্মমাজ পরস্পার সমাজ-সংক্ষার লইয়া বিবাদ করিতেছেন। কতিপার আদ্মাজপ্রস্কাতীয় লক্ষ লক্ষ লোকের হর্বলাধিকারকে বিস্মৃত হইয়া রহিয়াছেন।

যাঁহারা রপনামনির্দেশবিবজ্জিত, জ্ঞানস্বরূপ প্রমেশ্বরেকে বুঝিতে অপারক, তাঁহাদের প্রতিমা পূজা করা পাপ নহে; স্বতরাং তাহাতে সাহায্য করাও পাপ নহে; বর্ত্তমান কালোচিতরূপে যতদূর সম্ভবে আমাদের স্বজাতীয় ভাষা, জ্ঞান, ধর্ম, রীতি, নীতি রক্ষা করাও উচিত ভিন্ন অনুচিত নহে; ত্রক্ষজ্ঞান ও ত্রক্ষোপাসনাই ভারতীয় ধর্মের উচ্চ-আদর্শ এবং স্ব স্ব অভিকচি ও ধারণা অনুসারে কনিষ্ঠ-ধর্মের মধ্য দিয়া অথবা অন্য প্রকারে চিত্তক্ষি দ্বারা সরলভাবে তাহাতে আরোহণ করা সকলেরই কর্ত্ব্য; ত্রক্ষানীরাই কনিষ্ঠোপাসকদিগকে ধর্মশিক্ষা দিবার বিশেষ অধিকারী; এই সকল শুভ সংবাদ ত্রাক্ষামাজে, দেবমন্দিরে, চতুষ্পাঠীতে, প্রামে, ও নগরে প্রচার করা এবং তির্বিয়ে ত্রক্ষজ্ঞ, নীতিজ্ঞ, শাস্ত্রজ্ঞ, ত্রাক্ষ ও বিদ্বান্দিগের নিকটে সংপ্রামর্শ লওয়া এই প্রস্তাবের উদ্দেশ্য।

এই প্রস্তাব ত্রাহ্মসমাজ বা হিন্দুসমাজকে ধ্বংস করি-বার নিমিতে উপস্থিত হইতেছে না। ত্রাহ্মসমাজ আমাদের মস্তক, হিন্দুসমীজ আমাদের মূল। মূল হইতে মস্তক যাহাতে ছিন্ন না হয় অর্থাৎ উভয় সমাজ যাহাতে পরস্পার স্বাভাবিক স্থাময় বন্ধনে একীভূত হয় তাহাই এই প্রস্তাবের উদ্দেশ্য।

ব্রাক্ষধর্ম ও হিন্দুধর্ম ছাড়া নহে, হিন্দুধর্মও ব্রাক্ষধর্ম ছাড়া নহে। ব্রাক্ষধর্ম যে প্রকার স্বাভাবিক ভাবে হিন্দু-ধর্মের মধ্যদিরা জগতে প্রকাশ পাইয়াছে, অন্য কোন দেশের ধর্মের মধ্যদিরা তেমন প্রকাশ পায় নাই। স্থতরাং হিন্দু-ধর্মেই ব্রাক্ষধর্মের মহা আয়তন ক্ষেত্র। ব্রাক্ষধর্ম পূর্ণ অবয়বে হিন্দুধর্মের মধ্যে থাকায় জগতের মধ্যে যেমন হিন্দুধর্মের শোভা ও ক্ষমতা প্রকাশ পাইয়াছে, এমত আয় কোন ধর্মে দেখা যায় না।

ছঃখের বিষয় এই যে, হিন্দুধর্ম যে কি চমৎকার ধর্ম তাহা অনেক হিন্দুতেও বুঝিতে পারেন নাই, আর ত্রাক্ষধর্ম যে কি স্বর্গীয় ধর্ম তাহা অনেক ত্রাক্ষেও জানেন না।

রাজা রামমোহন রায় যখন প্রথমতঃ ত্রেলাপাসনা প্রচার করেন, তথন তিনিও উপনিষংকে অবলম্বন করিয়াছিলেন, এবং অপরাপর শাস্ত্রকেও সভ্য বলিয়া এহণ করিতে কুঠিত হন নাই। হিন্দুধর্মের ব্যাখ্যা রামমোহন রায় যেমন করিয়া গিয়াছেন তেমন আর হইবে না।

মানব প্রাথমিক অবস্থাতে ইন্দ্র, অগ্নি, স্থ্যাদি ভৌতিক দেবগণের পূজা করিয়াছেন। পশ্চাৎ ঐ সকল দেবগণের প্রতিমা ও ঈশ্বরের ভিন্ন ভিন্ন শক্তির রূপ কম্পনা করিয়া পূজা করিতে করিতে অপেকাক্ত উচ্চ সোপানে আরোহণ করিয়াছেন। তাহাতে জগতের ধর্ম কালে কালে নানা আকার ধারণ করিয়াছে। অবস্থা ও জ্ঞান ভেদে যখন মানবের যেমন অধিকার হইয়াছে, তখনি ধর্মের তদনুষায়ী
প্রাণালী স্থাপিত হইয়া পড়িয়াছে। তুর্মপোষ্য সম্ভানের
পক্ষে অন্নের ব্যবস্থা যেমন অনুচিত, অমজীবি ব্যক্তির পক্ষে
কেবল তুর্মপানের ব্যবস্থা তেমনি পীড়াদায়ক। তুর্মলাধিকারীর প্রতি ভ্রন্মোপাসনার ব্যবস্থা তেমনি অমসলকর এবং
উচ্চাধিকারীর প্রতি প্রতিমা-পূজার ব্যবস্থা তেমনি অস্থাভাবিক। যাহা স্থাভাবিক তাহা জগতের ভিন্ন ভিন্ন কালে,
ভিন্ন ভিন্ন অবস্থানুসারে আপনা আপনি প্রকাশ পাইয়া
থাকে ধর্মের প্রকৃতিই এই।

জগতের আদিকালে মানবজাতির বা ব্যক্তিবিশেষের যে যে অবস্থায় যেরপে ধর্ম প্রকাশ পাইয়াছে, ভাবীকালের বা বর্ত্তমানকালের মানবসমাজে বা ব্যক্তিবিশেষ সম্বন্ধে যদি সেই সেই অবস্থা দেখা দেয় তবে সেইরপে ধর্মই স্বভাবতঃ প্রকাশ পাইবেক। ঈশ্বের নিয়মই এই প্রকার।

অতএব ভোতিক দেবগণের আরাধনা ও প্রতিমা পূজা যেমন ঈশ্বর-প্রেরিত ধর্ম, নিরাকার-ত্রন্ধারাধনাও তেমতি ঈশ্বর-প্রেরিত ধর্ম। ত্রন্ধারাধনার অবস্থা ইহকালে যে সকলের ঘটবে এমত আশা করাও যায় না। অনস্তকাল ফাবৎ মানব কফেস্ফে সেই অবস্থার দিগে উঠিতে থাকিবে। ঐ মহা পুণ্য-পথের মধ্যে মধ্যে মহা মহা নরক-যন্ত্রণা ভোগান্তে মানব অবশেষে গিয়া ঐ অবস্থায় উত্তীর্ণ হইবেক।

অনেকে ভাবিয়া অবাক্ হইবেন যে, ত্রন্ধোপাসনাও ঈশ্বর-

প্রেরিড, প্রতিমা পূজাও ঈশ্বর-প্রেরিড, এ কি মডে সম্ভবে?
কিন্তু চিন্তা করিয়া দেখ, সকল ধর্মাই ঈশ্বর প্রেরিত। যিনি
দম্ভবিহীনশিশুকে তুগ্ধ দিয়া দম্ভ-যুক্ত মানবকে অন্ন দেন,
তিনি যে মানবকে কিভাবে মানুষ করিয়া তুলিতেছেন, তাহা
কি তর্ক করিয়া কাহারো বুঝিবার সাধ্য আছে?

যত প্রকার সাধনপ্রণালী দেখিতেছি, প্রবৃত্তি ও অধিকার ভেদে সকলই স্বাভাবিক। তাদৃশ প্রত্যেক প্রণালীতে তমতাবলম্বিগণের অশেষ মঙ্গল হইয়াছে। বর্ত্তমানকালে ছোট বড় সকল লোকের ধারণা সমান নহে। বিদ্যা-শিক্ষা-তেও সমান হইবে না। কোন শাস্ত্রকে অভ্যন্ত বলিয়া সকলকে তাহার শাসনে আনিলেও সমান হইবে না। ছোট বড় তাবহ লোকের মধ্যে ঈশ্বর, ধর্ম ও ক্রিয়া বিষয়ে শত শত বিভিন্নতা থাকিবেই। বেদকে অভ্যন্ত জানিয়াও ভারতে মতভেদ নিবারিত হয় নাই। এক বাইবেলের অধীনেও খৃফানেরা শতধা হইয়াছেন। এরপ বিভিন্নতা চিরকাল ছিল ও থাকিবেক।

অধিকার-ভেদে শ্রেণী-বিভিন্নতা যখন স্বাভাবিক, তখন পরস্পার দ্বেষ করাই অবিবেকতা। ভারতে যত উপাসক-সম্প্রদায় তত অন্য কোন দেশে নাই, আবার ভারতের যত ভাহাতে সহ্য আছে তত কোন দেশে নাই। মুসলমানের জিহাদ ও খৃষ্টানের ক্রুসেড ধর্ম্মের অস , কিন্তু হিন্দুদিগের ক্রমাই পারম ধর্মা। তাঁহারা জড়োপাসনা অবধি ত্রন্মোপা-সনা পর্যান্তকে ঈশ্বরদন্ত মানবধর্ম বলিয়া সমাদর করেন এবং শাখান্তরীয় ধর্মকে হতাদর করেন্ না। শ্রুষীয় ও মুসলমান ধর্ম অতি সঙ্কীর্ণ; তাহাতে নানা অধিকারী একত্রে স্থান পাইতে পারে না। বাইবেল ও কোরাণ অতি তুর্বলাধিকারী বা উন্নত-ত্রেলজ্ঞানীর উপযুক্ত নহে; কিন্তু হিন্দুশাল্রে সর্ব্ধ-প্রকার অধিকারীর উপযুক্ত উপাসনা প্রণালী বর্ত্তমান। লেচ্ছ-মণ্ডলে ত্রেলজ্ঞানী হইলে ইসা, মুসা, মহম্মদকে ছাড়া যায় না। এদেশে ত্রেলজ্ঞানী হইলে দেবগণকে শাস্তানুসারেই ছাড়িতে হয়।

অতথব ভিন্ন ভিন্ন সম্প্রদায় ও বিভিন্ন অধিকারের লোককে একত্রে বা স্বতন্ত্র স্বতন্ত্ররূপে একায়তনে ছারাদান করিতে পারে, এমত ধর্ম ধরণীতে যদি থাকে তাহা হিন্দু-ধর্ম—যাহা স্বাভাবিক প্রভাব-শালী পদার্থের আরাধনা করিতে করিতে অন্তে ত্রেন্স-পূজায় আরোহণ করিয়াছিল।

এমত লক্ষণাক্রান্ত হিন্দুধর্ম থাকিতে ভারতে কিছুতেই অন্যধর্ম প্রচারিত হইতে পারিবে না।—হিন্দুধর্ম একখানি শাস্ত্রও নহে, একটি বিশেষ মতও নহে। ঈশ্বর মানবকে যখন যে যে অবস্থার লইয়া গিয়াছেন—সেই ভিন্ন ভিন্ন অবস্থার মানব যে যে প্রকার ধর্ম গ্রহণে অধিকারী ছিলেন, হিন্দু-শাস্ত্র সকল তাহারই পুরারত্ত স্বরূপ। অধিকার-ভেদে ভাহার অনুসরণ করার নামই হিন্দুধর্ম।

' এদেশে ইন্দ্রাদি ভৌতিক দেবগণের পূজা হইরাছে, বেদ তাহার পরিচয় দিতেছে; ব্রহ্মারাধনা হইরাছে, উপনিষৎ তাহার প্রমাণ দিতেছে; পুত্রলিকার পূজা হইতেছে, পুরাণ তন্ত্র ভাহার শাল্প রহিরাছে। এই সকল শান্ত্রই একে একে ভূভার-হরণের নিমিতে ভারতে প্রকাশ পাইরাছিল। সেই সমুদর শাঁত্রৈ ত্র্বলাধিকারীর উপযুক্ত ব্যবস্থাও আছে,
সবলাধিকারীর উপযুক্ত ব্যবস্থাও আছে। বেদ-পাঠে,
ত্রেকামন্ত্র উচ্চারণে সকলের অধিকার ছিল না; তন্ত্রশান্তে
চণ্ডালের পর্যাস্ত অধিকার হইল। অসংখ্যাসংখ্য তন্ত্র দেশমধ্যে প্রচারিত হইয়া ইতরলোককে ধার্মিক করিল,
ধার্মিককে ত্রেক্বজানী করিয়া তুলিল।

বর্ত্তমানকালে মানবের যত ভিন্ন ভিন্ন অবস্থা থাকুক,
সকলেই আপন আপন অধিকার মত কনিষ্ঠোপাসনার
বা বেলারাধনার ব্যবস্থা ঐ সকল শাস্ত্রেভেই পাইবেন।
কনন্ট্যান্টাইন নরপতি যেমন বাইবেলের কনিষ্ঠাংশ সকল
নিক্ষেপ করিয়া ভাল অংশগুলি একত্র করিয়া গিয়াছেন;
হিন্দুরা তদ্রেপ শাস্ত্র হইতে কোন কনিষ্ঠ-ভাগকে বর্জন
করেন নাই। সেই সকল থাকাতেই এদেশের শাস্তের
বিশেষ গোরব হইয়াছে। ব্রল্মজ্ঞানীরা পোন্তলিকশাস্ত্র
সমূহকে নন্ট করিতে পারিতেন, পোন্তলিকেরাও উপনিষৎ
গুলিকে ভন্ম করিতে পারিতেন; কিন্তু ভিন্ন ভিন্ন ব্যক্তিতে
ভিন্ন ভিন্ন অধিকার যে স্বভাবতঃ জন্মে ও উন্নত হয় তাহাকে
কে নন্ট করিতে পারিত? বস্তুতঃ কি আশ্চর্য্য, অল্মজ্ঞানীরা
জড়পূজাপ্রতিপাদক বেদ রক্ষা করিয়াছেন।

আদাধর্ম অধ্যক্তানকে অধিকাংশতঃ অবলম্বন করে এজন্য উহার অধিক উপকরণ উপনিষদে পাওয়া যায়। ভদ্তিম সকল শাস্ত্রেই উহা বিরাজমান। ভারতবর্ষে, অন্যধর্ম যথনি একটা বাড়াবাড়ি করিয়াছে, অদ্যক্তান তথনি ভাহাকে

দমন করিয়া দিয়াছে। ত্রন্ধজ্ঞান সকল ধর্মের উপরি রাজ-পদে অভিষিক্ত; অন্য অন্য ধর্ম যথন পরস্পার বিরোধ করে, অব্যক্তান ন্যায়দণ্ড দারা তখনি তাহার মীমাংসা করিয়া দেয়। এদেশে যথন খৃষ্টান-ধর্ম আদিয়া ভারতীয় কনিষ্ঠ-ধর্মকে পরাজয় করিবার উপক্রম করিল, তথন ছিন্দু-দিগের বেদ-শিরোভাগ উপনিষৎ ভেদ করিয়া ত্রন্সজ্ঞান উদয় হইয়া পড়িল। যদি তাহা না হইত, তবে বর্ত্তমান ভালধর্মের নাম গন্ধও শুনা যাইত না, এবং এই কালের প্রথর যুক্তিপ্রিয় সবলাধিকারীদিগের উপায়ান্তর থাকিত না—স্নতরাং তাঁহারা অনেকে এত দিনে খৃষ্টানধর্ম অব-লম্বন করিতেন। প্ররূপ অবস্থায় ভারতীয় ত্রন্মজ্ঞানই ভারতবর্ষকে রক্ষা করিল। বলবান খৃষ্টান সম্প্রদায়ের প্রতিকুলে তিষ্টিয়া থাকিবার নিমিতে ত্রাহ্মসমাজ-রূপ ছুর্গ নির্দ্মিত হইল, এবং হিন্দুসমাজের তাবতীয় বল ভরসা ঐ তুর্ণেতে রক্ষিত হইল।

কিন্তু হায়! সেই ত্রাহ্মসমাজই এইক্ষণ বিজাতীয় ভাব ধরিয়াছেন। কোথায় ত্রাহ্মসমাজ হিন্দুসমাজকে স্বজাতির মধ্যদিয়া উন্নত করিবেন, কোথায় তাঁহারা লোককে ক্রমে অনির্দেশ্য ত্রহ্মপূজার অধিকারী করিবেন, কোথায় তাঁহারা পৃথিবীর তাবৎ ধর্ম-তত্ত্বের প্রধান উপনিবৎ ও বেদান্তের সার তাৎপর্য্যানুসারে হিন্দুসমাজ ও হিন্দুধর্মকে সংশোধন করিবেন, না তাঁহারা খৃন্টান ধর্মে মোহিত হইয়া আবহুমান কালের হিন্দুধর্মকে বিনাশ করিতে বিনাগেক।

এইক্ষণ পূনঁরায় হিন্দুশান্ত্রোক্ত ত্রন্ধজ্ঞানের অভ্যুদয়
ব্যতীত এদেশের শ্রেয়ঃ নাই। অতএব সেই ত্রন্ধজ্ঞান আর
বর্ত্তমান কালের জনসমাজের সাধারণ ভাবগতিক অবলম্বন
করিয়া, হিন্দুসমাজ আর ত্রান্ধসমাজের বিদ্বেষ-ভাব
বিদ্রিত করিবার উদ্দেশে সাধারণের সম্মুখে এই প্রস্তাব
উপস্থিত করা যাইতেছে।—

এইকালে যাঁহারা ত্রাক্ষধর্মের অধিকারী হইয়াছেন তাঁহারা কথনই পৌত্তলিক মতে তিন্ঠিতে পারিবেন না। আর যাঁহারা তুর্বলাধিকারী তাঁহারাও ত্রক্ষোপাদনায় পারক হইবেন না। কিন্তু হিন্দুশান্ত্রের অভিপ্রায়নুদারে উক্ত তুই শ্রেণীই হিন্দু থাকুন। যথন বেদের সময় গত হইয়া বেদান্তের কাল আদিয়াছিল তথন ত্রক্ষজ্ঞানী ঋষিগণ যাগ যজ্ঞ করিতেন না, তথাপি তাঁহারা হিন্দু ছিলেন। তাঁহারা ত্রক্ষজ্ঞানী হইয়াও তুর্বলাধিকারীদিগের নিমিত্তে যজ্ঞাদির ব্যবস্থা দিতেন, তাহাতে তাঁহারা পাপবোধ করিতেন না। দেইরূপ ত্রাক্ষ ও পোত্তলিক এই উভয় সম্প্রদায় এইক্ষণ কেন না সমভাবে হিন্দু থাকিবেন, আর কেন না ত্রাক্ষাণ পোত্তলিকদিগকে স্ব অধিকার মত দোল তুর্গোৎসব করিবার ব্যবস্থা দিবেন?

ত্রান্দের। যদি খৃষ্টানি ছাড়িয়া হিন্দুশান্ত্রানুসারে ত্রন্ধেংপাদনা করেন তাহাতে দেবপূজকেরা কখনই তাঁহারদের
প্রতি দ্বেষ করিবেন না। কেননা তাঁহারা জানেন যে হিন্দুধর্মের মধ্যে ত্রন্ধ্রানই সার।

रामन उपनियानत अधिता रामरक अञ्चास नाम नाके

এবং যাগ যজ্ঞ করেন নাই, ত্রান্ধগণও সেইরপ হিন্দুশান্তকে অন্তান্ত বলিবেন না, পুত্তলিকার পূজাও করিবেন না। পোত্তলিক যদি শান্তের মর্মাত বিশেষ শ্রদ্ধার সহিত পূজা অর্চা করেন, তবে অবশ্যই ত্রন্মজ্ঞানের অধিকারী হইবেন। আবার ত্রান্দ্রেরা যদি ত্রন্মজ্ঞান-উপার্জ্জনে যত্ন না করিয়া বাহু কর্মো উন্মত্ত হন তবে তাঁহারাও পোত্তলিকতায় নামিয়া যাইবেন।

এইরপ বিভিন্নতা ও পরিবর্ত্তন ঘটিবেই। যখন ধর্মের প্রকৃতিই এই, তখন জাতি পরিত্যাগ, শাস্ত্র পরিত্যাগ, দেশীয়ভাব পরিত্যাগ করিয়া আপনাকে উন্নত দেখার ফল কি?

যদি বর্ত্তমান ত্রাহ্মগণ পৌতলিকগণের সহ এইরপ সামধ্রুম্ম-ভাবে অধিকারী বিশেষে জ্ঞান ধর্ম্মের উপদেশ না
করেন, তবে ভাঁহারদের দ্বারা এদেশের মঙ্গল সম্ভাবনা
নাই। এবং পৌতলিকগণও যদি ত্রহ্মজ্ঞানের প্রতি মর্য্যাদাবিহীন হয়েন তবে হিন্দু ধর্মের মুখ্য উদ্দেশ্য যে ক্রমে
ভ্রহ্ম-উপাসনায় আরোহণ করা তাহা এই ইইবে।

ইহা নিশ্চয় যে বিজ্ঞাতীয় ভাব ও যিস্থৃষ্টের আদর্শতা এদেশে কখনও স্থান প্রাপ্ত হইবেক না। অতএব শাস্তভাবে, বিনা মত-প্রিয়তা, বিনা সাম্প্রদায়িক ভাবে, বিনা দ্বেষ ও বিনা আড্মরে, অথচ যাহার যেমন অধিকার তাহাকে ভাহারই মধ্যদিয়া অল্বজ্ঞানে আকর্ষণ করত যে আল্ব-সমাজ কার্য্য করিয়া যাইবেন, ভাবদীয় হিন্দু সমাজ ভাহারই পশ্চাৎ পশ্চাৎ চলিবেন। যথার্থ অল্বজ্ঞান প্রচার হইলে হিন্দুশান্তেরই মর্য্যাদা রক্ষা হইবেক এবং হিন্দুদিগের বর্ত্তমান অবস্থা উৎকৃষ্ট হইয়া উঠিবে !

হিন্দুহিতৈষী মহাত্মা-গণ যেন হিন্দুধর্মকে কেবল পুতলিকার আরাধনায় আবদ্ধ না রাখেন। সে প্রকার বদ্ধভাব
হিন্দুধর্মে কোন কালে ছিল না। হিন্দুধর্ম স্বাভাবিক ধর্ম।
তাহার নিম্নে পুত্তলিকা পূজা উর্দ্ধে ত্রেলারাধনা। হিন্দুশাস্তের চুড়ান্ত-কথা এই যে ত্রেলজ্ঞান বিনা মুক্তি হয় না।
ধর্মের এ সকল তাৎপর্যাই সত্য, সকলই স্বাভাবিক। উহার
কোন এক অঙ্গকে ত্যাগ কর, দেখিবে তদ্ধারা কোন না কোন
প্রকার অধিকারীকে বঞ্চিত করা হইবেক।

অতএব যাহাতে ব্রক্ষজান উপার্জ্জন পূর্বক উচ্চাধি-কারীগণ ব্রদ্ধকে লাভ করিতে পারেন এবং যাহাতে প্রবিলা-ধিকারীগণ স্ব অভিরুচি ও ধারণানুসারে পূজা অর্চা করিয়া ভবিষ্যতে ব্রদ্ধপূজা করিতে সমর্থ হন, যে সকল মহাত্মা এখন—এই ধর্মবিপ্লব সময়ে ভাহার উদ্যোগ ও যত্ন করিবেন ভাঁহারাই ভারতের প্রকৃত সন্তান।

আমারদের এই অভিপ্রায় পাঠ করিয়া ত্রাহ্মগণ যেন উল্টা না বুঝেন। আমরা ত্রাহ্মদিগকে পৌতুলিক হইতে বলিতেছিনা। বরং বাহাতে তাঁহারা সর্কতোভাবে অপো-তুলিক থাকেন আমারদের তাহাই ইচ্ছা। আমরাজানি যে ত্রাহ্মেরা অনেকে হিন্দুদিগের বাহ্য পৌতুলিকভার সহিত কোন সংশ্রব রাখেন না। কিন্তু তাঁহারদের অন্তরে বেশ পোতুলিক ভাব বিরাজ করিতেছে। অনেক ত্রাহ্ম ত্রহাত্রেশ আকাশ বা জ্যোতিরূপে পূজা করেন, তাহা অবশ্র পোতু-

লিকতা, তাহা নিবারণ করা অথের কার্য্য। উন্নত ত্রান্মেরা অনেকে খৃষ্টের পূজা ও তাঁহার কম্পিত সদ্গুণ ভাবনার সঙ্গে সঙ্গে মনে মনে অবশ্য তাঁহার এক কম্পিত প্রতিমূর্তিরও পূজা করেন, হয়ত বাহিরেও তাঁহার চিত্রিত প্রতিমূর্ত্তি দেখিলে স্পষ্টতঃ বা মনে মনে সেই মূর্ত্তির চরণে মস্তকাবনত করিয়া থাকেন এবং কেহ কেহ তাঁহার নিকটে প্রার্থনাও করিয়াছেন। এসকল অবশ্যই পোতলিকতা। স্তদ্ধ পোত্তলিকতা নহে কিন্তু বিজাতীয় পোত্তলিকতা। কারণ কোথাকার শ্বষ্ট, কি বৃত্তান্ত, মধ্যহইতে তাঁহার পূজা করা অবশ্য বিজাতীয় অলীকতা। তবে কেবল হিন্দুই কি এত দোষ করিল? আমরা এখন এই বলিতেছি যে ত্রান্দোরা নিজে এই সকল পোত্তনিকতা ত্যাগ কৰুন, কিন্তু ছর্মকাধিকারীদিগের নিমিতে তাঁহারা মনযোগের সহিত স্বদেশীয় পোত্তলিক ধর্মের যোগে ধর্মোপদেশ বিস্তার করুন, তাহাতে পাপ इहेरवक ना ।

উন্নত বান্দোরা তো প্রকারান্তরে পোতলিকতার পোষ-কতা করিতেছেনই। তাঁহারা আপনারা খোল করতাল লইয়া সঙ্কীর্ত্তন করিতেছেন—তাহাতে কেবল ভক্তিই প্রচা-রিত হইতেছে—অনির্দ্দোর ব্রহ্মজ্ঞান নহে। তাহাতে বৈষ্ণবেরা অধিক করিয়া ভক্ত হইতেছেন। কাহার ভক্ত? তাঁহারা আর কাহার ভক্ত হইতে পারেন? যে প্রিক্ষ তাঁহার-দিগের নয়ন পথে নৃত্য করিতেছেন অধিক পরিমাণে তাঁহারই ভক্ত হইতেছেন। ব্যান্দোরা সঙ্কীর্ত্তনে গোরাঙ্কের ভাবে সময়ে সময়ে মোহিত হইতেছেন, তাহাতে বৈষ্ণবের

ক্ষপ্রেম উপলিয়া উচিতেছে। এখন আমরা এই কথা বলিতেছি ভাক্ষদিগের ভ্রন্ধারাধনায় এ সকল থাকা উচিত নহে। এ সকল মোহজনক ব্যাপার ব্রাহ্মসমাজে প্রবেশ করিতে দেওয়া উচিত নহে। তাহা হইলে আধ্যাত্মিক উৎসাহের পরিবর্ত্তে ত্রাক্ষধর্মে পার্থিব-উল্লাস প্রবেশ করিবে এবং ত্রন্ধ-দর্শন জন্য আনন্দাশ্রুর পরিবর্ত্তে পার্থিব-মোহের অঞ্পাত হইবেক। এক দিগে ত্রন্ধোপাদনার মধ্যে এই সকল পৌত্তলিকভাকে যেমন প্রবেশ করিতে দেওয়া উচিত নহে, অন্য দিগে সেইরূপ ব্রহ্মোপাসনার অঙ্গ বলিয়া ঐ সকল ভাব দেশমধ্যে প্রচার করাও কর্ত্তব্য নছে; কিন্তু पूर्वनाधिकातीभागत आजात मननार्थ. य नगरत कनिर्ध-ধর্ম্মের কোন প্রকার ভাব প্রচার করিতে হইবেক, তথন তাহাকে পোত্তলিকতা বলিয়াই প্রচার করা উচিত। অতএব উন্নত ত্রান্দোরা নিজে নিল্লিপ্ত থাকিয়া, নিস্বার্গ হইয়া, এবং সাম্প্রদায়িক ভাব পরিত্যাগ করিয়া, তুর্ক-লাধিকারীগণকে ত্রন্ধ পূজার উপযুক্ত করিবার নিমিতে তাঁহারদিগকে যথা অধিকার হরিনাম সঙ্কীর্ত্তন করিতে, শ্রীমন্তাগবৎ ও মহাভারতের কথা শুনিতে, জপ তপ, ধ্যান. ধারণা, যোগ, প্রভৃতি সাধন করিতে, উৎসাহ দিউন এবং দাত্বিক ভাবে পুত্তলিকার আরধনা করিতে উপদেশ প্রদান কৰন। তাহাতে আমারদের কোন আপত্তি নাই।

অতঃপর ত্রান্ধের। ইংরাজগণের আচার ব্যবহার অনুকরণ করেন তাহাও অনুচিত। অনুকরণ করা হীনতা ও অহস্কার মাত্র। ইংরাজগণ যত জ্ঞানী ও বিজ্ঞ হউন না কেন তাঁহারদিগের সহিত আমারদিগের বন্ধুত্ব স্থদ্র-পরা-হত। ত্রান্ধেরা কি নিতান্ত আবশ্যক বলিয়া সাহেবদের আচার ব্যবহারের অনুকরণ করেন? এমন আবশ্যকভাই বা কি ? মনে লয়, তাঁহারা যে জাতির বন্ধন ধর্ম বলের সহ ছিন্ন করিয়াছেন ভাহা দেখাইবার জন্য উহা করেন।

ত্রান্ধেরা কেই কেই সাহেবগণকে লইয়া সভা করিয়া আপনারা সাহেব সাজিয়া বাইবেলের বচন অবলম্বন পূর্ব্বক যে ইংরাজীতে ত্রান্ধ-ধর্মের মত-ব্যাখ্যা করেন তাহার অভিপ্রায় কি ? তাহার চুড়ান্ত অভিপ্রায় এই হইতে পারে যে সাহেবেরা ক্রমে ত্রান্ধা হইবেন। তাহা যত হইবেন তাহা সকলেই আগন আপন মনেই বুঝিতেছেন। সাহে-বেরা সভ্যতা ও বিদ্যার আমোদে ঐ সব বক্তৃতা শুনিতে যান, কিন্তু অনেকেই তাহার দোষভাগ গ্রহণ করত স্বজাতির মধ্যে গ্রন্থ বৃদ্ধির উপায় করিয়া লন। ভাল সেই ত্রান্ধেরা কেই আগ্রহে হিন্দুমগুলীতে গিয়া কেন হিন্দুশাক্তের বচন অবলম্বনপূর্ব্বক ব্রন্ধজ্ঞানের ব্যাখ্যা না করেন?

সাধারণ-হিন্দু-সমাজে যথা যেমন অভিকৃতি, অধিকার ও প্রয়োজন তথা তেমন হিতোপদেশ ধর্মজ্ঞান ও ত্রন্ধ-জ্ঞান প্রচার করা ত্রান্ধাণের বিশেষ কর্ত্ত্য। কি তুঃখের বিষয়, জাতি পরিত্যাগ প্রভৃতি অলীক কার্য্যেরখা সময় নই হইয়া যাইতেছে কিন্তু আজ্ও পর্যান্ত লোকের উৎকোচ গ্রহণ ও ইন্দ্রিয়দোষ নিবারণার্থে কোন ত্রান্ধা যত্ন করিলেন না। যেখানে বক্তৃতা করিলে ঐ সর্কদ দোষ নিবারণের সম্ভব, সেখানে ত্রান্ধ প্রচারকের দেখা পাওয়া যায় না। প্রত্যেক জঁমীদারির প্রত্যেক আদালতের এবং অন্য প্রত্যেক কার্য্যালয়ের কর্মচারীদিগের মধ্যে হিতোপদেশ ও যথাযোগ্য ধর্ম বিরত হওয়া কর্ত্তব্য; ক্লমকের কুটীরে, রাজার প্রাসাদে, বিণকের বিপণীতে যথা যেমন প্রয়োজন তেমনি জ্ঞান ধর্ম প্রচারিত হওয়া আবশ্যক। যদি ত্রান্ধেরা আপনারা একটি দল বাঁধিয়া লোককে ইন্টান করার ন্যায় সেই দলে আনিবার স্বার্থে এরপ উপদেশ দেন ভাহা হইলে কেহই ভাঁহাদের কথা শুনিবেক না, বরং ঈশ্বরীয় হিতোপদেশকে বিষতুল্য জ্ঞান করিবেক। ত্রান্ধাগণ যেন কেবল এই অভিপ্রায়ে ধর্মপ্রচার করেন, যে লোকে স্বাধীন থাকিয়া ধার্মিক হইবেক, কিন্তু ত্রান্ধাদিগের দলে আসিবার নিমিত্তে নহে।

এখন ত্রাহ্মণ ও প্রতিমার উপাসকাণ উভয়ে এইটি মনে রাহ্মন যে জগতে মহোচ্চ সবলাধিকারী হইতে অতি নিম্নন্থ র্ম্বলাধিকারী পর্যান্ত ভিন্ন ভিন্ন ধারণাশক্তি—বিশিষ্ট লোক সকল চিরকালই থাকিবেক। ত্রহ্মজানী, তুর্মল ত্রহ্মজানী বিরাটজ্ঞানী, মানসপোত্রলিক, বাহ্মপোত্রলিক, প্রভৃতি শ্রেণীসকল পূর্ম্বেও ছিল, এখনও আছে, পরেও থাকিবে। কিন্তু ত্রেহ্মোপাসনায় সকলেরই মূল-অধিকার আছে, সেই মূল-অধিকার অবলঘন করিয়াই জগতে নানা প্রকার পূজা অচ্চার এত ঘটা হইতেছে। প্ররপ পূজা করিতে করিতেই হউক বা অন্যরূপে যথাযোগ্য চিত্তভদ্ধি দ্বারাই হউক সকলে-রই প্রম্লুজ্জানের অধিকার প্রশক্ত ইইবেক এবং সেপ্রাশস্ত্য প্রত্যেকের স্ব স্থাত্মা, স্বাধীন্তা, স্বভিক্ষি ও

ধারণা-শক্তির মধ্যদিয়াই সংঘটিত হইবেক। ঈশ্বর পাপী তাপী সকলকেই মঙ্গলছায়া দান করিবেন, কালেতে সকলেই ঐ স্বাধীনভার মধ্য দিয়া ত্রন্ধের নামে ধন্য হইবেন; কেবল কিছুদিন নিম্নাধিকারীরা স্বভাবতঃ রূপ নাম নির্দ্ধেশে আবদ্ধ থাকিবেন, দম্ভ না উঠার জন্য কিছুদিন তাঁহারা ভরল ছ্ঞা পান করিবেন। তাহাতে উচ্চাধিকারীগণের দ্বেষ কি? বরং তাঁহারদিগকে ঐ ঈশ্বরীয় নিয়মানুসারে মানুষ করিয়া **ভোলা जन्मवामी मिरागे वर्ष विराग्य कर्जवा । धर्मा धिकारते व अर्थ** স্বাভাবিক-গতিকে জগদীশ্বর পোষণ করেন; হিন্দুধর্ম্মও ভাহাই পোষণ করে; অন্যান্য ধর্ম সেই ত্রন্ধ-আদেশের ভাদৃশ মর্য্যাদা রাখিতে পাররে নাই। অতএব যাঁহারা এখন হিন্দু-শান্ত্রের তাৎপর্যানুসারে মানবান্মার ঐ স্বাভাবিক গতিকে বিশেষ সাহায্য করিবেন তাঁহারা একদিগে যেমন '' ত্রন্ধের-নিয়ম-প্রতিপালকত্রান্ম," অন্যদিগে সেইরূপ "সনাতন-হিন্দুধর্ম্ম রক্ষক হিন্দু" এই উভয় শব্দের বাচ্য হইবেন।

অবশেষে যাঁছারা না ত্রেন্ধের না পুত্তলিকার উপাদক তাঁছারদিগকে বলিতেছি যে তাঁছারা ভ্রমীচারকে পরিত্যাগ করিয়া হয় ত্রেন্ধের নয় কোন পরিমিত দেবের উপাদনা করুন। বাহিরে অপার্য্যানে পুত্তলিকার পূজা করা বা তাছার আমোদে উন্মন্ত হওয়া অলীকতা মাত্র। তাঁছার-দের যেমন অধিকার, যেমন ধারণা, মনের দক্ষে দেইরূপ ধর্মাচরণ করুন, তাছার ব্যবস্থাও হিন্দুধর্মের মধ্যেই পাই-বেন। তাছা হইলে হিন্দুবা ত্রান্ম কেছই তাঁহারদিগকে অনাদর করিবেন না। \*

# অধিকার-তত্ত্ব।

### প্রথম-অধ্যায় ৷

#### ব্রহ্মজ্ঞানের মূল-অধিকার।

- ১। একজানে সকলেরই একটি সাধারণ মূল-অধিকার আছে। ঈশ্বিকে লাভ করিবার উপায় সকলেরই আত্মাতে রহিয়াছে। যাঁহার যেমন অধিকার, যেমন ক্ষমতা, যেমন ধারণা, তিনি ভগবানকে তেমনি করিয়া দর্শন করেন, তেমনি করিয়া ধ্যান করেন, তদরুষায়ী তাঁহার গুণারুবাদ করেন এবং সেই ভাবে তাঁহার পূজা করিয়া থাকেন। এই-রূপে মানবের আত্মা আদি কাল হইতে প্রতিপালিত হইয়া আদিতেছে, এইরূপেই চিরকাল প্রতিপালিত হইবেক, এবং এইরূপেই আবার পরলোকে অনস্ত কাল ধরিয়া প্রতিপালিত হইতে পালিত হইতে পালিতেহ
- ২। পৃথিবীতে জগদীশ্বর মানবকে যে সকল উপকরণ দারা প্রতিপালন করিতেছেন, তাহার যে উপকরণ মনুষ্যের জীবন ধারণ জন্য যত বেশী ও সতত প্রয়োজনীয়, তিনি সেই উপকরণের প্রকৃতিকে তত স্থন্ম ও ভাহার ভাণ্ডারকে তত অধিক মুক্ত করিয়া রাখিয়াছেন।
- ৩। ক্ষিতি, অপ, তেজ, মকত, ব্যোম, এই পঞ্চূত মানবের প্রতিপালনে যত বেশী ও সত্ত্বত আবশ্যক অন্য

দ্রব্য তত নহে। সেই জন্য আন্য দ্রব্য মূল্য দ্বারা কিন্তু জল বায়ু আকাশাদি বিনা মূল্যে লাভ হয়।

- ৪। মৃতিকা, জল, তেজ, বায়ু, আকাশের মধ্যে যে যত বেশী প্রয়োজনীয় তাহা তত স্থম এবং আমারদের শরীরের তত অধিক নিকট হইতে অধিক ব্যবধান পর্যান্ত ব্যাপিয়া আছে। আমারদের শরীর তাহা ততই স্থমত্ব, বিস্তৃতি ও আয়তের সহ ভোগ করে।
- ৫। শরীরধারণ জন্য উক্ত ভূতগণ যত প্রয়োজনীয়,
  আত্মার পক্ষে জগদীশ্বর তদপেক্ষাও অধিক প্রয়োজনীয়।
  তিনি আকাশের অপেক্ষা স্থক্ষ ও ব্যাপক এবং আত্মার
  অস্তরাত্মারপে প্রকাশ পাইতেছেন। স্তরাং আপন
  আপন ক্ষমতানুসারে সাধারণ বা বিশেষ ভাবে প্রত্যেক
  ব্যক্তি পরমেশ্বরকে আকাশাপেক্ষা অধিক আয়ত্ত, স্থকত্ব ও
  বিস্তৃতির সহ আপন আপন আত্মার মধ্যে গ্রহণ করিয়া
  থাকেন।
- ৬। ক্ষিত্যাদি পদার্থনিচয়কে আমারদের শরীরই সন্তোগ করে। যন্ত্রস্করপ শরীরের সন্তোগস্থ যদিও যন্ত্রী-স্বরূপ আত্মাকে স্পর্শ করে, কিন্তু আত্মার ভাহাতে কোন আধ্যাত্মিক আয়ন্ত বা সাক্ষাৎ অধিকার নাই। কেবল ইশ্বর সন্তোগেই আত্মার আয়ন্ত এবং সাক্ষাং অধিকার।
- ৭। আমারদের স্থাত্মা কোন ভেতিক পদার্থকে লাভ করিতে পারে না, কেবল তাহার জ্ঞান মাত্র লাভ করিয়া থাকে। স্পাত্মা স্বয়ং জ্ঞান পদার্থ ও আকাশের অভীত, দেজন্য ভাহা স্থাকাশকে বিন্দুমাত্র গ্রহণ করে না, ফলে

আকাশের জ্ঞানিলাভ করে। কিন্তু জগদীশ্বরের সহিত উহার স্বভন্ত সমস্ক। উহা জ্ঞানস্বরূপ পর্ম চৈতন্যের জ্ঞানমাত্র লাভ করিয়া সন্তুপ্ত হয় না, কিন্তু স্বয়ং তাঁহাকেই লাভ করিবার জন্য ব্যাকুলতা প্রকাশ করে।

৮। ভেতিক পদার্থের জ্ঞান গ্রহণার্থে শরীরে যেমন ইচ্ছিয় আছে, এক্সজ্ঞান ও শ্বয়ং এক্সকে গ্রহণজন্য সক-লেরই আত্মাতে সেইরপ একটি মূল—অধিকার আছে। কোন ব্যক্তি যেমন পরের চক্ষুতে দর্শন করে না, পরের কর্নে শ্রবণ করে না, এবং পরের নাসিকা দ্বারা আদ্রাণ লয় না, কিন্তু কেবল আপনারই শ্বাধীনতা ও ক্ষমতা সহ-কারে শ্বকীয় ইন্দ্রিয়দ্বারা পদার্থের জ্ঞানলাভ করে, ভদ্রেপ কোন ব্যক্তি অন্যের আত্মার দ্বারা এক্সকে শ্রবণ, মনন, গ্রহণ ও পূজা করিতে পারে না, কিন্তু কেবল আপনারই শ্বাধীনতা ও ক্ষমতা সহকারে—কেবল আপনারই ধারণা ও অধিকার অনুসারে, শ্বকীয় আত্মার দ্বারাই ভগবানকে লাভ করিয়া থাকে। এইরপ অধিকারই এক্সজ্ঞানের মূল— অধিকার।

১। ভেতিক পদার্থ যেমন স্থুল, অপ্প এবং নশ্বর, ইন্দ্রির-গণও তদরুষারী স্থুল, অপ্প ও নশ্বর। পরমাত্মা যেমন স্থাম, অমৃত ও অনস্ত, এ মূল অধিকারও তদ্রূপা স্থাম, অমৃত ও উন্নতিশীল।

১০। ব্রেন্ধ আত্মার গতি, সেজন্য তিনি আপনাকে আমারদের সকলের আত্মস্থ ও ভোগস্থল্ভ ক্রিয়াছেন। আমরা তাঁহাকে অনায়াসে ভোগ করিব বলিয়া তিনি একা

এক আমারদের সকলের আত্মাতেই ত্রেমজ্ঞানের ঐ অমূল্য মূল-অধিকার দিয়াছেন। ঐ অধিকারই মানবের উপাসনা প্রবৃত্তির জন্মদাতা। উহা থাকাতেই মানব পাপ হইতে ধর্মকে পৃথক করিয়া লইতেছেন, উহা থাকাতেই নানা দিগে নানাপ্রকার উপাদক-সম্প্রদায় সৃষ্ট হইয়াছে, উহারই জন্য পূর্ব্বকালে ইন্দ্রাদি দেবগণের উদ্দেশে যজ্ঞবন্দনা হইত, উহারই উত্তেজনায় ভারতে মিসরে, রোমে, গ্রীসে, সহস্র সহস্র প্রতিমার পূজা হইয়াছে, উহারই কারণে কৃষ্ণ, রামচন্দ্র, বুদ্ধ, খৃষ্ট, মহন্দদ, প্রভৃতি ব্যক্তিগণ সম্প্রদায় বিশেষে বিবিধ পূজা ও আদর লাভ করিতেছেন, এবং উহারই প্রভাবে মহা মহা ত্রন্মজ্ঞানীসকল জগতে কালে কালে আবিভূতি হইয়া আদিতেছেন। অক্ষজ্ঞানের ঐ অমূল্য মূল-অধিকার হইতে কি জ্ঞানী, কি অজ্ঞানী, কি चामिनो कि विष्मिनी (कर्डे विक्षंड नाइन। ह्डीम्ड्ले, मिन्द्र, মস্জিদ, গ্রিজা, ত্রান্সমাজ প্রভৃতি কীর্ত্তি সকল ভাহারই পরিচয় দিতেছে। যদি উহা না থাকিত, তবে মানব পশুর অপেক্ষাও অধন অবস্থায় পডিয়া থাকিত।

### দিতীয় অধ্যায়।

### অধিকারী-নিরূপণ।

১। যদিও জন্মজ্ঞানের মূল-অধিকার সকল মানবের আত্মাতেই সর্কাল বিদ্যমান রহিয়াছে, কিন্তু অবস্থা, দেশ কাল, ও পাত্রভেদে সেই অধিকারের সামান্যতা ও বিশেবতা, হুর্বলতা ও সবলতা; অবনতি ও উন্নতি এবং শ্রেষ্ঠত্ব ও কনিষ্ঠত্ব সর্বতেই দৃষ্ট হয়।

- ২। উপাসকগণ প্রধানতঃ ছুই ভাগে বিভক্ত। প্রথমতঃ ছুর্বলাধিকারী, দ্বিতীয়তঃ সবলাধিকারী।
- ৩। যাঁহারা ভগবানের পূজার উদ্দেশে মানবের মন, বুদ্ধি ও আত্মাকে আদর্শ করিয়া কোন স্বাভাবিক-প্রভাব-भानी भागार्थ, कान वीर्यायान नत्त्र, अथवा निताकात अथव-বোধক কোন শূন্য-নামে সেই মন, বুদ্ধি, আত্মার শক্তি ও গুণের কম্পিত শ্রেষ্ঠত্ব আরোপ করেন এবং তাদৃশ আরো-পণ পূর্ব্বক মৃত্তিকা-প্রস্তরাদি দারা বাহ্নেন্দ্রিয়-গ্রাহ্থ অথবা মানসিক-উপকরণদারা ঈশ্বরের মূর্ত্তি গঠিয়া লন, তাঁছারা पूर्वनाधिकाती। उाँशातरात आञा विषय, रे क्तिय, मन, वृद्धि, কপোনা ও অহস্কারে বিমোহিত, স্নতরাৎ তাঁহারদিগের আত্মাতে ব্রন্মজানের যে মূল-অধিকার আছে এবং ব্রন্ম-পূজার যে স্বাভাবিক লাল্যা আছে তাহা মন, বুদ্ধি, বিষয়, ইন্দ্রিয়াদির বিনা সাহায্যে, সাক্ষাৎ-সম্বন্ধে ঈশ্বরকে প্রকাশ করিতে পারে না। তাহা এসকল ব্যাপারের মধ্য দিয়া ঈশ্বরকে প্রকাশ করিতে যায়, কাজেই ইন্দ্রিয়-বিশিষ্ট-यत्नायत्र-विषयो **त्रेश्वंतरक क**ष्णेना कतिया काल । किस्रु ঈশ্বকেই পূজা করা ইহারদের উদ্দেশ্য।
  - 8। पूर्वनाधिकातिशगं विविध।
- ৫। যাঁহারা স্থ্যবৰুণাদি দেবগণকে ও কোন জীবিত নরকে প্রভ্যক্ষে বা প্রতিমা দারা, এবং ব্রহ্মা বিষ্ণু প্রভৃতি

দেবগণকে বা কৃষ্ণ খৃষ্টাদি মৃতব্যক্তিদিগকে প্রতিমা দারা অর্চনা করেন তাঁহারা প্রথম প্রকার। তাঁহারা "বাছ্ণ-পৌত্তলিক" বা "স্থলপৌত্তলিক" শব্দের বাচ্য।

৬। আর যাঁহারা বাহিরে আপনারদিগকে নিরবরবব্রেক্সের উপাসক বলিয়া পরিচয় দেন অথচ যাঁহারা জ্ঞানযোগে ঈশ্বরকে দেখিতে অশক্ত হইরা মানসে তাঁহাকে
কোন কম্পিত-রূপবিশিষ্ট করিয়া লন; অর্থাৎ যাঁহারা
তাঁহাকে স্থ্য, অনল বা সোদামিনীর জ্যোতিরূপে, আকাশ
রূপে কিমা বিরাটরূপে অথবা বিষয়েক্সির্মনাদির উপমান্বারা
ভাবনা করেন, তাঁহারা দ্বিতীয় প্রকার। ইহাঁরা হয় "মানসপোত্তলিক" নয় " ছর্মল-ব্রেক্সজ্ঞানী" এই অন্যতম শব্দের বাচ্য।
প্রোম, বৈরাগ্য ও জ্ঞানাভিমানী অনেক পরমহংস, যোগী,
ও ব্রাক্ষ এই বিভাগে পড়িয়া রহিয়াছেন।

৭। মানস-পেতিলিক অর্থাৎ তুর্বল-ত্রন্ধজানীদিগের মধ্যে একটি বিশেষ শাখা আছে। তাঁহারদের মত অপেকারত স্থল। তাঁহারা মনুষ্য বিশেষের হস্তধারণ না করিয়া, মনুষ্যবিশেষকে মধ্যবিত না করিয়া ঈশ্বরোপাসনা করিতে পারেন না, যথা মুসলমান্, নানকপন্থী, একেশ্বর বাদী-খৃষ্টান প্রভৃতি যাঁহারা মহম্মদ, নানক, অথবা খৃষ্টকে মধ্যবর্ত্তী, গুরু, নেভা বা আদর্শ করিয়া ধর্ম-পথে উত্থান করেন। অনেক ত্রান্মপ্ত এই শাখার অন্তর্গত আছেন—
যাঁহারা একেশ্বরবাদী খৃষ্টানদিগের দৃষ্টান্তে খৃষ্টকে আদর্শ করিয়া থাকেন।

৮। এই সকল ফুর্বলাধিকারী স্ব স্ব ক্ষমতারুসারে পর্য-

ভক্তিপূর্ব্বক ভর্গবানের পূজা করেন অতএব তাঁহারা আমা-রদের আদরণীয়।

১। তুর্বলাধিকারীদিণের মধ্যে আর একটি শাখা আছে তাঁহারা "অফাচারী" শব্দের বাচ্য। তাঁহারা আমার-দের বিশেষ রূপার পাত্র। যাঁহারা আআরে অধিকার উল্লেখন পূর্বক, আআর ভৃত্তির প্রার্থনা না রাধিয়া, আআর বিনা লালসায়, অর্থাৎ কেবল উন্মত্তা, অহঙ্কার, ইন্দ্রিয়-দেবা, ও লোকরঞ্জনের অনুরোধে পূর্বত্রলবোধক কোন নামের বা কোন প্রতিমার পূজা করেন অথবা কোন প্রকার পূজাই করেন না, তাঁহারাই অধিকার ভ্রম্ট ভ্রম্টাচারী।

১০। অতঃপর সবল-অধিকারী। মাঁহারা বিষয় ইন্দ্রিমের উত্তেজনা, মানস-চাঞ্চল্য, প্রাক্তি-বিরোধ, আত্ম-নির্ভর,
আত্মোপমা, কর্মাভিমান, ও ফলকামনাশূন্য ইইয়া একমাত্র দ্রুব, অথও, নিরবরব, মঙ্গলুসরপ পরম পুরুষের প্রতি
নির্ভর করত, তাঁহাকে দেশ কালের অতীত রূপে জ্ঞাননেত্রে দর্শন-করেন এবং জ্ঞান প্রীতি ও প্রিয়্নকার্যাধারা
তাঁহার পূজা করেন তাঁহারাই সবল অধিকারী, "ত্রন্ধজ্ঞানী"
"ত্রন্ধাদী," "ত্রন্ধোপাসক" ইত্যাদি শব্দের বাচ্য। তাঁহারা
আপনারদের আত্মা বা খৃষ্ট, নানক, মহম্মদ প্রভৃতিকে আদর্শ বা গুরু না করিয়া কেবল ত্রন্ধের আদর্শে
আপন আপন আত্মাকে উন্নত করেন, তাঁহারা জাত্মাকে
প্রান্তিগণের অধীনে যাইতে দেন না, কিন্তু প্রন্তিগণকে
আত্মা-নিখাতে মগ্ন করিয়া দেন। তদ্ধেপ ত্রন্ধকে জাত্মার
অধীনে না আনিয়া আত্মাকে ত্রন্ধ-নিখাতে,মগ্ন করিয়া দেন।

### তৃতীয় অধ্যায়।

### হর্কলাধিকার।

- ১। একাজ্ঞানের অধিকার সকলেরই আত্মাতে; কিন্তু তাহা ক্রমে উন্নত হয়। অন্য মনোর্তি সকল যেমন ব্যক্তির ও সমাজের বহুদর্শিতা সহকারে পরিণত হয়, ঐ অধিকারও তদ্রেপ।
- ২। জনসমাজের শৈশবাবন্থায় ও অদ্রদর্শিতার কালে এবং ব্যক্তির বাল্যকালে অথবা আলোচনার অভাবে, অথবা ইন্দ্রিয়, কম্পানা, বিষয় ও ফলকামনার প্রভাবে ঐ অধিকার অনুনত, দ্বর্মল কিম্বা অপরিমুক্ত থাকে; কিস্তু উহা হইতে কোন মানব কখন একেবারে বঞ্চিত থাকে না। নাস্তিক ও ভ্রফাচারিগণের আত্মাতেও উহা মহা মোহে আছেন হইয়া নিদ্রা যায়।
- ৩। দন্তহীন শিশুর অন্ন জীর্নের শক্তি নাই, সেজন্য হুগ্ধপান করে। তদ্ধপ হুর্বলাধিকারে মানবের ব্রহ্মবোধ পর্বতে, পাথারে, ব্যোমে, সমীরে।
- ৪। দুর্বলাধিকারে মানব ঈশ্বরকে অখণ্ডভাবে গ্রহণ করিতে পারে না। তাঁহার খণ্ড খণ্ড মহিমা ইন্দ্রাগ্নি মকতে দর্শন করে, বিশেষ বিশেষ ক্ষমতাশালী নরের শক্তিতে তাঁহার অংশ আরোপ করে এবং ঈশ্বরীয় শক্তি ও গুণকে খণ্ড খণ্ড করিয়া, এবং জ সকল ক্ষমতাপন্ন নরকে লইয়া প্রতিমা নির্দাণ করে ৮

- ৫। এইরপ কলকামনাবিশিষ্ট অপ্পের উপাসনা ঈশ্বরেরই উদ্দেশে। ত্রলাজ্ঞানের পূর্ব্বোক্ত তুর্বল-অধিকারই সে উপাসনার জনক। মানবের যতটুকু ধারণা ঐ উপা-সনার ততটুকু প্রেরণা, তাহা ঈশ্বর-নির্দিষ্ট স্থাভাবিক নিয়ম। যেমন অধিকার, যেমন আবশ্যক, বিধাতা তেমনি ব্যবস্থাপক।
- ৬। তাদৃশ দুর্বলাধিকারে মিত্র-বৰুণ-ইন্দ্রাদি ঈশ্বরীয়-মহিমা সকলের, অক্ষা-বিষ্ণু-ৰুজাদি ঈশ্বরীয়-গুণাংশ-গণের এবং রামকৃষ্ণ খৃষ্ট প্রভৃতিকে অবতার বোধে তাঁহারদের যে পূজা প্রচারিত হয়, তাহা অস্বাভাবিক ও পাপজনক নহে।
- ৭। অধিকারের অনুনতি বশত কোন ত্রাক্ষ যে আপন আপন মানস-কণ্পনাদারা ত্রন্ধকে চিত্রিত করেন, এবং আত্মার লালসা হত্তে সেই মানস-কণ্পিত ঈশ্বরীয় প্রতিমূর্ত্তির চরণে যে মধুর ভক্তি চন্দন অর্পন করেন তাহাও অস্বাভাবিক ও পাপ নহে।
- ৮। যাঁহারদের ঐ প্রকার তুর্বলাধিকার, তাঁহারদের
  সমুখে ঐরপ ঈশ্ববোধ—ঐরপ পূজাই জাগ্রত। সে তুর্ম সেই
  তুর্বল-শিশুগণই বিশেষ আন্বাদের সহিত পান করিয়া
  থাকেন, এবং ভাহা কেবল তাঁহারদিগেরই পুর্ফি সাধন করে।
  সবল ব্রেম্বজানীরা তাহা হইতে স্বীয় স্বীয় আ্মার পুর্ফিলাভের আশা করিতে পারেন না এবং সেরপ ঈশ্বরজ্ঞান ও
  কনিঠোপাসনা ব্রাক্ষসমাজেরও উচ্চাদর্শ হইতে পারে না।
- ৯। এখন অফাচারীর অবস্থা দেখ, তিনি মোহে অস্ধ্র
   ইইয়া উচ্চশক্তির অস্তিত্ব দেখিতে পান না, কেবল নৃত্যগীত

রঙ্গরসেই উদ্বত। কেবল যশেরদিগেই তাঁহার দৃষ্টি। তিনি সেই সকল বাহ্য লোভ লক্ষ্য করিয়াই পুতলিকা পূজা ও আদ্ধি শান্তি করেন, তাহাই লক্ষ্য করিয়া ত্রাহ্মসমাজে যান এবং এমত কি ভাহা লক্ষ্য করিয়া খৃষ্টান হইতেও পারেন।

# চতুর্থ অধ্যায়।

#### সবল-অধিকার।

- ১। বেকজানের মূল-অধিকার সাধারণতঃ পূজা, আলোচনা, প্রবণ, মনন, ধ্যান, ধারণা, পাঠ, সাধনা প্রভৃতি উপায় দারা ক্রমে প্রশস্ত হয়। যখন যতথানি প্রশস্ত হয় তখন ভগবানকে তত জাগ্রত ও মহদ্ভাবে উপলব্ধি করা যায়। কিন্তু যেহেতু ঈশ্বরের পূর্ণভাব অনাদি, অনম্ভ এবং এক, সত্যা, প্রেমপূর্ণ, জীবস্তু, এ নিমিত্তে তাঁহার পূজা দ্বারা ঐ অধিকার যতই উদার ও প্রশস্ত ইইতে থাকিবে, উপাসক তাঁহাকে ক্রমে ততই কোটা কোটা গুণে বৃহৎ দেখিতে থাকিবেন। সর্যপ-পরিমিত-নর-হৃদয়ের আয়তন, সাগর-তুল্য হইলেও বিন্দুমিত-বেক্ষরপাতে তাহা প্লাবিত হইয়া যাইবেক।
  - ২। বেদাজানীর লক্ষণ এই যে "আমি বেদাকে স্কুদর রূপে জানিয়াছি," তিনি হৃদয়ে এপ্রকার অনুভব করেন না, স্কুতরাং সেরূপ কৃথাও কহেন না। প্রত্যুত, তিনি আত্মার

দারা ব্রহ্মকে নিয়ত ভোগ করিতে চেফা করেন। তিনি
দ্বীয় গুণের ও ভাবের আরোপণ দ্বারা ব্রহ্মের মহত্ত্বকে
কম্পিত ও ক্রেম উন্নত করেন না, কিন্তু সেই অখণ্ড-রসদ্বরূপের আদর্শে আপনার আত্মাকে সরস ও উন্নত করেন।
ইন্দ্রিয়, বিষয় ও কম্পনার উত্তেজনায় তাঁহার সেই জাগ্রতযোগ ভঙ্গ হয় না। সেই পরম-যোগ মিথ্যা-উপাধি ও
অভিমানের অধীনে বা শাসনে সংসাধিত হয় না। তাঁহার
আত্মা বাহ্য-উত্তেজনা-জনিত ব্রহ্মলাভের চঞ্চল-লালসা
হইতে উদ্ধার পাইয়া ব্রহ্ম-প্রসাদলাভ দ্বারা মহোন্নতি প্রাপ্ত
হয়, এবং ইন্দ্রিয়, বিষয় ও চিত্তকে স্কল্বরূপে শাসিত
করিয়া আপনি উহারদের কলহের উপরি বাস করত ব্রহ্মকপা-সহকারে পরমোপাদেয় ব্রহ্ম-যোগ ও ব্রহ্মের পরমপবিত্র-প্রিয়কার্য্য সাধন করিয়া থাকে।

০। ত্রন্ধজ্ঞানের অধিকার আধ্যাত্মিক, অতএব উহার উন্নতি, ত্রন্ধের আদর্শে আত্মার মধ্য দিয়াই বিশেষ রূপে হইয়া থাকে। আত্মা সাধীনভাবে পরমাত্মার পূজাদ্বারা যদি সেই অধিকারকে প্রশস্ত করে, তবে অবশ্য কৃতকার্য্য হয়। বাহ্য শাসন যদি আত্মার স্বাধীনভার বিৰুদ্ধ হয়, তবে তৎকর্তৃক ত্রন্মজ্ঞানের অধিকার এক বিন্দুও প্রশস্ত হয় না। ফলতঃ বাহিরের ক্ষুদ্র উপকরণ ও মন বৃদ্ধি ইন্দ্রিয়াণের ক্ষুদ্র উপলক্ষ-দ্বারা ফল-কামনা-স্থত্তে আত্মাতে ত্রন্মলাভের যে চঞ্চল-লালসা উৎপন্ন হয়, সভাবতঃ তদ্বারা ভক্তি-পূর্ব্বক ত্রন্মের পূজা হইতে, পারে, বটে, কিন্তু সেই সকল সামান্য উপকরণ ও উপলক্ষ হইতে আত্মার

মুক্তি না হইলে ভগবানের মহান ভাবের জান লাভ ও প্রকৃত ভক্তিযোগে উপাসনা হইতে পারে না।

৪। সকল আত্মার সাধারণ ভাবগতিক এক প্রকার হই-লেও প্রত্যেক আত্মার এক এক বিশেষ ভাব আছে। সেই কারণে প্রত্যেক আত্মাই স্বভন্ত স্বতন্ত্র রূপে সাধীন। যেমন এক এক ব্যক্তির মুখন্ত্রী, কথার স্বর এবং হস্তের লেখা এক এক প্রকার; তেমনি এক এক ব্যক্তির আত্মার ভাব, মনের প্রকৃতি এবং জীবনের আদর্শ এক এক প্রকার; এই আশ্চর্য্য বিচিত্রতা চিরকালই থাকিবে।

৫। কোন ব্যক্তিতে যখন ত্রদ্মজ্ঞানের অধিকার সবল হয়, তখন তাঁহার আত্মার আধ্যাত্মিক গঠন অনুসারেই তাহা হইয়া থাকে। মাতৃ-গর্ভ হইতে শিশু যে প্রকার দেহ, পঞ্জর, হস্তপদাদির অবয়ব ও মুখ 🕮 লইয়া ভূমিষ্ঠ হয়, পশ্চাতের পরিণতি ও উন্নতি সকল ভাহারই উপরি পুষ্টি-সাধন করে; ভাহাতে শরীর যতই পুষ্ট হউক, সেই আদিম-ঠাম ও ভঙ্গীর বিশেষতা কিছুতেই বিলুপ্ত হয় না। সেই প্রকার মানব সেই শরীরের সঙ্গে সঙ্গে যে আত্মাকে লইয়া ভূমিষ্ঠ হয়, অন্যান্য ব্যক্তির আত্মার তুলনায় তাহার এক প্রকার বিশেষ আধ্যাত্মিক ভঙ্গী ও বিশেষ মানসিক ধাতু থাকে। ভাহার পর যত আধ্যাত্মিক ও মানসিক উন্নতি হয়, সে সকলই ঐ বিশেষ ভঙ্গী ও মানসিক-ধাতুকে পুষ্ট করিয়া যায়, কিন্তু কোন উন্নতিই দেই মূল ছাঁচকে লুপ্ত করিতে পারে না। যে প্রকার উন্নতি ও পুর্ফি ঐ মূল ধাতুর যোগ্য ও সূহনীয় নহে, তাহা সহজ্র উপায় দ্বারাও

উহাতে সংলগ্ন হয় না। এই বিশেষ ভাবই প্রত্যেক আত্মার স্বাধীনতা।

- ৬। বেশ্ববাদী প্রত্যেক মানবাত্মার ঐ বিশেষতা উত্তম রূপে পাঠ ও হৃদরঙ্গম করিয়া প্রত্যেকের স্বাধীনতা যাহাতে উন্নত হয়, এবং সেই স্বাধীনতার মধ্যদিয়া যাহাতে প্রত্যেকের ব্রহ্মজ্ঞানের অধিকার ও ধারণার রৃদ্ধি হয়়, তাদৃশ উপদেশই প্রদান করেন। কিন্তু যে ঔষধি ও পথ্য কাহারও ধাতুর বিৰুদ্ধ ও অসহনীয়, তিনি তাহাকে তাহা প্রদান করেন না। যিনি তাহা করিতে যান, তিনিই মানবাত্মাতে অমৃতের পরিবর্ত্তে গরল উৎপত্তি করিয়া থাকেন।
- ৭। এক্ষবাদী যে ঐ প্রকার বিজ্ঞতার সহিত উপদেশ দেন তাহা সকল অবস্থাতে একেবারে এক্ষের পূর্ণ ভাবো-দ্দীপক না হইতে পারে, কিন্তু তাহা পরম প্রার্থনীয় মুক্তি পথের সোপানস্বরূপ। তাহা ঈশ্বরের ইচ্ছার প্রতিকূল নহে, কোন আত্মারই স্বাধীনতার বিরুদ্ধ নহে; এবং তাঁহার স্বীয় বিবেক শক্তিরও বিরুদ্ধ নহে।
- ৮। বেশাবাদী তাদৃশ ব্যক্তিদিগের মনের ভাব,
  অবলম্বিত পন্থা, এবং সেই পন্থাতে ব্রন্ধজ্ঞানোম্বতির যে
  সকল আধ্যাত্মিক উপায় ও গভীর উৎসাহ বিরাজ করে
  তাহা দর্শন, শ্রবণ, তুলনা, জ্ঞান, ধ্যান দ্বারা বিশেষরূপে
  অবগত হয়েন এবং সেই সকল দুর্কলাধিকারীরা আপন
  আপন স্বাধীনতা-স্ত্রে যে দিগ দিয়া বুঝিলে প্রকৃত কথাটি
  বুঝিবেন তিনি সেই দিগ দিয়া তাঁহার্দিগকে, বুঝাইয়া
  দেন। তাহাতে তাঁহারা ক্রমে আপন, আপন পাহা ও

ষাধীনতা দ্বারা ত্রন্ধজ্ঞানে পরিপক্ষ হইতে থাকেন। একবারে উপযুক্ত উন্নতি হওয়ার অসম্ভাবনা বিধায় যদি কেহ সেই ক্রামোন্নতির সঙ্গে সঙ্গে ফলকামনায় আবদ্ধ হইয়া আত্মার লালসা দ্বারা পুত্তলিকার আরাগনা করেন তাহা ঈশ্বরের নিয়মবিৰুদ্ধ নহে। ইহা জানিয়া ত্রন্ধজ্ঞ ব্যক্তি মনের সহিত তাহাতে অনুমোদন করেন এবং তাদৃশ অনুমোদন জন্য তাঁহার সতেজ আত্মা কথন পুণ্য ভিন্ন পাপ বোধ করে না। কারণ তিনি বিলক্ষণ অবগত আছেন যে পুত্তলিকার পূজা পরিত্যাগী অনেক ত্রন্ধোপাসক উপরি উক্ত প্রকার পৌত্রলিকের অনেক নিম্নদেশে মুহ্যমান রহিয়াছেন।

১। সামাজিকধর্ম ও উপাসনা-প্রাণালী যতই কেন পরিশুদ্ধ হউক না, যতই কেন বর্ত্তমান কালের ব্রেক্ষাপাসক-গণ ভক্তিপূর্ব্বক ব্রেক্ষাপাসনা কৰুন না, তাঁহারদের মধ্যে ব্রেক্ষের আধ্যাত্মিক ভাবুক ও ব্রেক্ষজানী অপেক্ষাকত অপ্পান্থাক দৃষ্ট হইবেক। ফলতঃ ভাহাতেও বিশেষ ক্ষতিনাই, কেননা যাঁহার যেম্ন অধিকার তিনি ঈশ্বরকে তদরু-যায়ী জানিয়া প্রীতিপূর্ব্বক তাঁহার পূজা করিয়া জীবনের সাফল্য লাভ করিবেন—ইহা সম্পূর্ণ বাভাবিক, এবং সম্পূর্ণ সত্য। কিন্তু আক্ষেপের বিষয় এই যে, তাদৃশ স্থ্বল ব্রক্ষজানীরা তাঁহারদের অপেক্ষাকত স্বর্ব্বল ভাতা-দিগের শ্রদ্ধাযুক্ত প্রতিমাপূজাকে পাপাচার বলিয়া নিন্দা করেন; ররং ইক্যুও ক্ষমার যোগ্য। কিন্তু উক্তরূপ স্থ্বল ব্রক্ষোপাসকগণের, মধ্যে আবার ভক্তিহীন-চঞ্চল-উপাসক

অনেক আছেন যাঁহারদের আচরণে প্রকৃত সাধুর হৃদয়-বেদনা উপস্থিত হয়। যদিও পরিশুদ্ধ-উপাসনা-প্রণালী ও বিশুদ্ধ-মত বিশ্বাসের সহিত প্রকৃত ত্রন্দোপাসকের অধিক ঘনিষ্টতা, কিন্তু বিশুদ্ধ-মতের অসরল ও অধার্ম্মিক ব্যক্তি অপেক্ষা, অবিশুদ্ধ মতের সরল ও ভগবদ্ভক্ত-ব্যক্তি তাঁহার অধিক আদরের পাত্র।

## পঞ্চম অধ্যায়।

মানব-সমাজের বর্ত্তমানকালীন ধর্মাধিকার।

- ১। পূর্ব্বকালে ভারতে, ইরাণে, মিদরে, রোমে, যুনানে এবং অন্য সর্বতেই সুল-উপাসনা প্রচলিত ছিল। ঐ সকল দেশেই ইন্দ্র, স্থ্য, বায়ু, বকণাদি ভৌতিক-দেবগণের সপ্রতিম বা অপ্রতিম পূজা এবং ঈশ্বরীয় শক্তি বিশেষের রূপ কম্পনা করিয়া পূজা করার প্রথা ছিল। তৎকালে সেই সকল দেবগণের উপাসকেরা যেরূপ জাগ্রতভাবে আপন আপন ইউদেবতাকে দেখিতেন দেশ বিদেশের প্রাচীন শাস্ত্র
- ২। বর্ত্তমানকালে আমরা যে জনমগুলীতে বাস করি, তাহার মধ্য হইতে উক্ত প্রকার স্থুলোপাসনা সম্বন্ধে ঐ জাগ্রতভাব যে অপেক্ষাকৃত হ্রাসাবস্থ হইয়াছে, তাহার আর সন্দেহ নাই। তাহাই দেখিয়া শুনিয়া আমরা বলিয়া থাকি যে "বর্ত্তমান জনসমাজে ব্লক্ষ্যান ও ব্রেক্ষাপাসনার

অধিকার উন্নত হইয়াছে। এইক্ষণ অসকোচে ব্রাক্ষর্ম প্রচার করিতে থাক, তাহাই লোকের পক্ষে ব্রদ্ধজ্ঞান লাভের যথার্থ সোপান হইবেক। পৌত্তলিকভার পোষ-কভা করিলে মুক্তিলাভের হেতুভূত ব্রদ্ধজ্ঞান ভিরোহিত হইয়া যাইবেক।"

৩। কিন্তু ক্ষণকাল চিন্তা করিয়া দেখ, বর্ত্তমান হিন্দু, মুসলমান, খৃষ্টান প্রভৃতি তাবৎ সমাজের তাবৎ লোকেরই কি এখন ত্রদ্মজ্ঞান ও ত্রন্ধোপাসনার অধিকার যথার্থই উন্নত হইয়াছে ? সাঁওতাল, আবর, সিংপোহ, কুকী, এবং আমারদের দেশের হাড়ি, চর্মকার প্রভৃতি জাতি সমূহ সকলেই কি পৌতলিকতা পরিত্যাগ করিয়া রূপ-নাম-বিশেষণ-বিবৰ্জ্জিত ত্রেলাপাসনা করিতে পারগ হইয়াছে ? যে, বর্ত্তমান সময়ে এই ভারতবর্ষের শতাংশের একাংশ লোকেরও স্বস্থ ত্রন্ধজানের অধিকার অভ্যস্ত ছর্মলাবস্থায় রহিয়াছে, এবং অন্যান্য সকল দেশেরও এই ভাব। সাঁও-তাল, কুকী, আবর প্রভৃতি পার্মভীয় জাতি সকলের মধ্যে এবং স্থসভ্য জনপদ সমূহের নিবাসী অনেক ইতর ও ভদ্ত-জাতির মধ্যে স্থুল-উপাসনা স্থন্ধ প্রচলিত রহিয়াছে এমত নহে, কিন্তু প্রায় সেই পূর্বকালের ন্যায়ই জাএত ও জ্বলম্ভ রহিয়াছে। এখন তুমি তাহারদিগের সমুখে অক্ষজান প্রচার ক্রিতে যাও, দেখিবে হয় ভাহারা আদে ভাহা গ্রহণ করিতে অস্মর্থ হইবেক, নয় যদি সৌভাগ্যক্রমে গ্রহণ করেও, তথাপি সেই বেন্সাকে হয় বেন্সাবিফুর মত মনে বা

বাহিরে গঠন করিয়া লইবে, নয় শূন্য ত্রন্ধ শব্দেতে আছ্ন হইয়া নাস্তিকতা ও অভিযান প্রকাশ করিবেক। অনেক ভান্ধ কহেন যে, " ভান্ধধর্মের শিক্ষা এমত সহজ যে, মানব যতই অশিক্ষিত হউক, প্রত্যেকের হৃদয়ে উহা অবাধে স্থান প্রাপ্ত হয়, এবং যাহারা বিদ্যা এবং সমাজসংস্কার রূপ প্রতিবন্ধকতার মধ্যে বিচরণ না করে, তাহারদিগেরই মধ্যে ঐ শিক্ষা অধিক শক্তি লাভ করে।" বিদ্যা ও সমাজ **সংস্কারের অভিমান ও আড্র**র ত্রন্দোপাসনার ভয়ানক প্রতিবন্ধক বটে, কিন্তু আমরা একথা স্বীকার করিতে পারি না যে, ত্রাহ্ম-ধর্মের শিক্ষা এত সহজ যে এদেশের ইতর লোকেরা তাহা অনায়াদে ধারণ করিতে পারে।, ত্রাহ্মধর্মের যে শিকা তত সহজ, অর্থাৎ ভক্তি, দয়া, প্রভৃতি, তাহা আক্ম-ধর্মের প্রধান সভ্যকে প্রকাশ করে না–অর্থাৎ ব্রহ্ম একমেবা-দিতীয়ং এবং রূপ-নামাদি-বিবর্জ্জিত এই মহৎ সত্য, এই পরমভাব, অক্ষজ্ঞান বিনা প্রকাশিত হয় না। অক্ষজ্ঞান বহু যত্নে লাভ হয় ৷ ব্ৰন্ধজ্ঞান বিনা ভক্তি পঙ্গু, বিশ্বাস অন্ধ, এবং ধর্মাত পেভিলিকতা মাত্র। যদি বল, তাহাতে ক্ষতি নাই, তাহা হইতে সাধকের ক্রমোন্নতি হইবেক। ইহাতে আমারদের উত্তর এই যে, সেই সাধকের মনে পূর্বের যে পৌত্তলিকতা ছিল তবে তাহা কি দোষ করিল? ত্রাক্মধর্মের শিক্ষা দ্বারা তাহার অধিক কি লাভ হইল? ভক্তি, দয়া, প্রভৃতির শিক্ষা কি পৌতলিকতায় নাই? সেই সকল সাধারণ শিকা সকল ধর্মেই আছে, তাহার জ্ন্য আলধর্মের গোরব নছে ; কিন্তু ত্রন্মজানের জন্য। ত্রান্ধর্মের বিশেষ

শিকা এই যে, ঈশ্বর মঙ্গলশ্বরূপ এক এবং নির্বয়ব, দেশকালে অনস্ত, নির্কিশেষ ও সনাতন পুরুষ। এ শিকা নান্তিক ও মূর্থের হৃদয়ে সহজে স্থান পায় না।

- ৪। ইহা অবশ্য স্বীকার করি যে, ঐ সকল অসভ্যদিগের
  ক্রীপুরুষকে যদি সমুচিত বিদ্যাশিক্ষার সহিত তেমন ধর্মোপদেশ দেওয়া যায়, তবে তাহারদিগের ব্রক্ষজানের ও
  ব্রক্ষোপাসনার অধিকার অপেক্ষারত উন্নত হইতে পারে।
  কিন্তু আমারদের দেশের ভদ্রলোকের মধ্যেও কি সে প্রকার
  ব্রক্ষজান-প্রস্বিনী বিদ্যার আলোক প্রবেশ করিয়াছে?
  যদি না করিয়া থাকে, তবে আমরা কোন্ বৃদ্ধিতে সেই
  সকল ব্যক্তির সমুখে তাহাদের ধারণার অতীত ধর্ম প্রচার
  করিতে যাইতেছি?
- ে। উপযুক্ত মত বিদ্যাশিক্ষার সহিত সাধারণের মধ্যে বিদ্যাপাসনা প্রচারিত হওয়ার কোন লক্ষণ দেখা যাইতেছে না। ফলে, সে প্রকার বিদ্যা ও ধর্মশিক্ষার দ্বারাই যে কোন এক সময়ে সকল লোক একেবারে ব্রক্ষজ্ঞানের উচ্চ মঞ্চে আরোহণ করিবে, অথবা ব্রক্ষোপাসনা কোন কালে যে কোন দেশের সামাজিক ধর্ম হইবেক, এমত আশা করাও যায় না। যদি ব্রক্ষজ্ঞান বা ব্রাক্ষধর্ম প্রচারের ফলে সাধারণের মধ্যে বর্তুমান পৌত্তলিকতা রহিত হইয়া কখন ব্রক্ষোপাসনা বিস্তারিতরূপে প্রচারিত হইয়া পড়ে, তখন আবার সেই ব্রক্ষোপাসনার মধ্যেই মূতন-বিধ পৌত্তলিকতা উৎপদ্ধ হইবেক। প্রতিমা নির্মাণ আর হউক বা না হউক, তাহা বলিতেছি না; কিন্তু অসংখ্য উপাসকদিগের বৃদ্ধির

স্থূলত্ব সেই ত্রকোপাসনায় যোজিত হইয়া ত্রকোপাসনাকে ও ত্রক্তরানকে লোকের চক্ষুর সমুখে চিরকালের নিমিতে অপে ও হীন করিয়া রাখিবে ।

- ৬। যদিও তাদৃশ অবস্থায় সবলাধিকারীদিগের কোন কতি হইবেক না, কিন্তু ত্রমাজ্ঞান শব্দে কলক্ষম্পর্শ হইবেক। নামে অনেকেই ত্রমাজ্ঞানী, ত্রম্যোপাসক বা ত্রাম্ম হইবেন. কিন্তু কার্য্যতঃ অধিকাংশ লোকেই তুর্মলাধিকারী রহিয়া যাইবেন। তাহাতে ত্রাম্ম নাম হাস্যাম্পদ হইবেক। স্ক্রে হাস্যাম্পদ হইয়া নিরস্ত হইবে এমত নহে, কিন্তু সেই নাম অভিমানের অলজ্যা-ভূধর-স্করপ হইয়া প্রকৃত ত্রমাজ্ঞানকে আবরণ করিয়া রাখিবেক।
- ৭। যে ত্রান্ধণেরা ত্রন্মজ্ঞানের সবল অধিকারী হওয়াতে প্রাচীন কালের স্থুলোপাসক বৈদিগ্—ঋষিগণ হইতে
  আপনারা পৃথক হইয়া ত্রান্ধণ নাম লইয়াছিলেন, পশ্চাৎকালে তাঁহারদেরই বংশ সকল আবার অপেক্ষাকৃত স্থুলোপাসনা ও পেতিলিক-ক্রিয়াকলাপ প্রচার করিলেন। কে না
  অবগত আছেন যে বৈদিগ্দিগের সরল স্থূল-উপাসনা
  অপেক্ষাও ত্রান্ধণেরা এখন অধিকতর পেতিলিকতায় অবতরণ
  করিয়াছেন। তাঁহারদের সেই ত্রান্ধণ নামই রহিয়াছে,
  কিন্তু তাঁহারা কার্য্যে আর ত্রান্ধণ নাই। প্রসংজ্ঞা এখন
  কেবল জাতিবাচক হইয়া রহিয়াছে। বরং এইক্ষণ যে
  অপে সংখ্যক লোকের ত্রন্মজ্ঞানের অধিকার সবল হইতেছে,
  তাঁহারাই প্রকৃত প্রস্তাবে "ত্রান্ধণ" নামের যোগ্য।

কিন্তু সে নাম এইক্ষণ জাতিবাচক, এজন্য 'তাহা পরিভ্যাগ করিয়া তাঁহারা " ভ্রান্ধ " নাম লইতেছেন।

৮। এইক্ষণ যাঁহারা ত্রক্ষোপাসক হওয়াতে ত্রাক্ষ নাম গ্রহণ করিতেছেন এবং ত্রাক্ষ-পরিবার সৃষ্টি করিতেছেন ভাবীকালে সেই আন্ধাদিগের ন্যায় তাঁহারদিগেরও অধোগতি হইবেক। ঐ ব্রাহ্ম নাম অর্থে ব্যক্তি-বাচক পরে পরিবার-বাচক, পরে গোত্র-বাচক হইতে হইতে ক্রমে জাতি-বাচক হইয়া দাঁড়াইবে। সেই জাতির মধ্যে অনে-কের জ্ঞানাভাব হইবেই। জ্ঞানাভাবে নবতর পৌতলিক-তার উৎপত্তি হইবেক। আবার নবতর সংস্কারের ও উপাধির প্রয়োজন হইবেক। তাদৃশ রূতনত্ব জন্য আবার विवान ও मलामिल इरेट थाकित्वक। এरेक्न आमिकाल হইতে উপাধি লইয়া বিরোধ হইয়া আসিতেছে এবং ভবিষ্যতেও হইবেক। এই জন্য আমারদের ইচ্ছা এই যে, যিনি ক্রিষ্ঠ অধিকারী তিনি দেবদেবীর উপাসনা সহকারে ক্রমে ব্রন্ধজ্ঞানে আম্বন, যিনি ব্রন্ধজ্ঞানী তিনি ব্রন্ধোপাসনা কৰুন ও ছর্বলদিগকৈ ক্রমে সবল করিয়া তুলুন। দেশের লোক জ্ঞানী ও ধার্ম্মিক ইউক। ত্রান্ধ-পরিবার বা ত্রান্ধ-জাতি সৃষ্টি দারা এ দেশের জাতি সংখ্যাকে বৃদ্ধি করার প্রয়ো-জন নাই! যে পরিবার-মধ্যে অধিকাংশ লোক এক্ষো-পাসক, তাঁহারদিগকে "ভান্ধ-পরিবার" বা "ভান্মগোত্র" বলিবার প্রয়োজন নাই। যদি তাহা বল, তবে যখন সেই পরিবারে দৈবাং কোন পাষ্ড জন্ম গ্রহণ করিবে, তখন সেও পাষ্ডতার মধ্যে ত্রান্স নামের অহকার প্রকাশ করিবে।

- ১। একথা অবশ্য স্বীকার্য্য যে প্রত্যেক বারের নবীনতা-নিবন্ধন সম্প্রদায়-বিশেষে ধর্ম কুতন-বীর্য্য প্রদান
  করে। কিন্তু সেই অভিনব-উৎসাহ্-অনল অচিরেই নির্বাণ
  হইরা যার, তখন তাদৃশ ধর্মাযত ,আবার স্রোত-বিহীন
  তটিনীর ন্যায় পড়িয়া থাকে। ভারতবর্ষের উপাসকসম্প্রদায়দিগের বিবরণ এই কথার সম্পূর্ণ পোষকতা করিবেক। পৌত্তলিকতাকে নফ করিয়া এক ঈশ্বরের উপাসনা
  প্রচার করিরার নিমিত্তে কতই সম্প্রদায় সৃষ্ট হইয়াছিল,
  এখন দেখ সেই সকল সম্প্রদায়ের মধ্যে আবার অপরিহার্যারূপে পৌত্তলিকতা প্রবেশ করিতেছে। পৌত্তলিকভার এ স্বাভাবিক গতিকে কে রোধ করিতে পারিবে ?
- ১০। এতাবতা কোন কালেই ব্রেক্ষোপাসনা কোন এক দেশের সামাজিক ধর্ম হইবেক না এবং বর্ত্তমান কালেরও অতি অপ্প সংখ্যক শিক্ষিত যুবা ব্যতীত জন-সাধারণ রূপ-নাম-বিশেষণ-বিবর্জ্জিত ব্রেক্ষোপাসনার অধিকারী নহেন।
- ১১। তাদৃশ অপোধিকারী ব্যক্তিগণের আত্মার মঙ্গল করা যদি কর্ত্তব্য হয় তবে অবশ্যই তাঁহারদের যেমন ধারণা, যেমন অভিকৃচি, তদনুযায়ী দেবদেবীর উপাসনার যোগে তাঁহারদিগকে ক্রমে উন্নত করিয়া প্রকৃত ত্রন্ধোপাসনায় আনিতে হইবেক। সকলেই যে সেই উপায়ে ত্রন্ধোপাসনায় আগমন করিতে পারিবেন এমত মনে করা উচিত নহে। তথাপি তদ্ধারা যত লোকের পরমার্থ জ্ঞান জন্মে ততই মঙ্গল। তাঁহারা নান্তিক ও ভ্রম্টাচারী, না হইয়া অবশ্যই ভক্তি পূর্মক দেবদেবীর পূজা, সন্ধ্যাবন্দনা, শ্রাদ্ধাদি

ক্রিয়াকলাপ, জপ, তপ, দান, ধ্যান, ইন্দ্রিয়-শাসন, সত্য-ব্যবহার, অহিংসা, অলোভ ইত্যাদি উপাদেয় ধর্ম সাধন করিবেন। ভাহাতে তাঁহারদের আত্মার, বংশের, সমা-জের ও দেশের অনেক মঙ্গল হইবেক।

১২। যাঁহারা তুর্বলাধিকারী অথচ যাঁহারদের প্রতিমা পূজার প্রদ্ধা নাই, কিন্তু এক ঈশ্বরের পূজা করিবারই অভি-কচি, ফলে নিরাকার ঈশ্বরের জাগ্রত ভাবকে ধারণ করিছে না পারিয়া মনেতে তাঁহার রূপ কম্পনা করিয়া থাকেন, তাঁহারা যেন পুত্তলিকার পূজা না করেন। কিন্তু চিত্ত-ভদ্ধি কৰুন, অন্ধবিষয়ক জ্ঞানের ও অন্ধ-প্রীতির ক্রমাগত আর্ত্তি কৰুন ও নানাবিধ সদ্যবহার করিতে থাকুন, অবশ্য সেই উপায় দারা অন্ধ্জান-মঞ্চে আরোহণ করিবেন।

১৩। বর্ত্তমান সময়ে একটি বিষয়ের প্রতি দৃষ্টি রাখিতে ছইবেক। কালসহকারে এদেশীয় পূর্ব্বকালীন কতিপয় অনাবশ্যকীয় ও অযুক্তিসিদ্ধা সংস্কার এখনকার অনেক লোকের মন হইতে অপনীত হইয়াছে, ভাহা আর পুনরান্মন করা উচিত নহে। বরং তাদৃশ কুসংস্কার যাহা আছৈ ভাহা ধীরে ধীরে, হিন্দু-ভাবে, উঠাইয়া দেওয়া কর্ত্ব্য।\*

<sup>\*</sup> সমাতন-ধর্মারক্ষণী সভা সংপ্রতি বছবিবাহ নিবারণার্থে যে যতু করি-তেছেন ভাহাতে সমস্ত হিন্দুসমাজেরই অভিমত হইবেক। কারণ ভাহা ভাহার। সম্পূণ হিন্দুভাবে করিতেছেন। ত্রাহ্মেরা যদি হিন্দুসমাজে থাকিরা ঐরপে সমাজ সংক্ষার করেন ভাহাতে কাহারও আপত্তি থাকিবে না। উ,হারা বেন সমাজকে সংক্ষার করিতে গিয়া ধ্বংস না করেন।

# ষষ্ঠ-অধ্যায়।

## হর্বলাধিকারীদিগের উন্নতির অধিকার।

- ১। পূর্কে বলাগিয়াছে যে এক্সজ্ঞানের অধিকার সক-লেরই আত্মাতে, কিন্তু ভাহা ক্রমে উন্নত হয়। এই ঈশ্ব-রীয় নিয়মানুসারে ছর্কলাধিকারীগণও উন্নতির অধিকারী।
- ২। কিন্তু যেহেতু স্থূল-উপাসনার যোগেই তাঁহারদের ক্রমে ত্রন্ধোপাসনার আগমন সম্ভব, এজন্য তাঁহারদের পক্ষে সেই স্থূল-উপাসনাই ত্রন্ধোপাসনার সোপান-স্বরূপ।
- ০। শ্রদ্ধা, শম, দম, দান, প্রভৃতি সদাচার সকল স্কুলো-পাসনার সঙ্গে সঙ্গে ক্রে উরতি প্রাপ্ত হইবে, তাহাতে স্থলোপাসকের মুমুকুত্ব উৎপন্ন হইরা ত্রন্ধজ্ঞান-বীজ ক্রমেই অঙ্কুরিত ও সেই অঙ্কুর ক্রমেই পরিবর্দ্ধিত হইতে থাকিবেক, এবং উপরি-উক্ত শ্রদ্ধাদি আসিয়া তাহাতে সংলগ্ন হওত অবশেষে সেই অস্প মেধা-বিশিষ্ট-ভক্তের ত্রন্ধোপাসনা স্থারম্ভ করিয়া দিবেক।
- ৪। বৈদিককাল হইতে বর্ত্তমানকাল পর্যান্ত ভারতবর্ষে ধর্মসন্থরে স্থুল, স্থান, মাধ্যমিক, কতই নূতন নূতন মত সৃষ্টি হইয়াছে; কিন্তু মানব চিরকালের নিমিন্তে যে স্থান ও মাধ্যমিক মত সমূহে আবদ্ধ হইয়া থাকিবেক একথা কোন শাস্ত্রেই এবং কোন সম্প্রদায়ের প্রস্থেই দৃষ্ট হয় না। বরং মুমুক্ষু সহকারে ত্রন্ধোপাসনায় অনুরোহণ বিনা যে নরের মুক্তি নাই, এই পরমোপাদেয় উপাদশ সকল শাস্ত্রে

ও সকল সম্প্রদায়ের প্রন্থে পাওয়া যায়। ভারতবর্ষীয় প্রাচীন ও নব্য-শাস্ত্র-প্রন্থ সমূহ যে এই স্বাভাবিক নিয়মকে পোষণ করিয়া আসিয়াছে, এ বড় আনন্দের বিষয়। ভাষার প্রধান কারণ এই যে বৈদিগ্কালের জড়োপাসনার অস্তে উপনিষদের ব্রহ্মজ্ঞান সকল মতের গুরুদিগের হৃদয়ে এতই দৃঢ়তররূপে মুদ্রিত হইয়াছিল, যে ভাঁহারা সেই ব্রহ্মজ্ঞানকেই স্বন্থ মতের চরম ফল বলিয়া উপদেশ দিয়া গিয়াছেন।

৫। খৃষ্টানদিগের ধর্মের উক্ত প্রকার প্রকৃতি নহে।
তাহার মধ্যে প্রায় স্থুল ও প্রায় স্থান এই দ্বিধিভাব বিরাজ
করিতেছে। রোমানকাথলিকেরা খৃষ্টের, তাঁহার মাতার
ও অন্যান্য সাধুর মূর্ত্তি পূজা করেন। প্রোটেস্টন্টগণ
শাখা প্রশাখায় বিভক্ত হইয়া বিনা প্রতিমায় যীমুখ্যের
যোগে ঈশ্বরের নিকট পূজা প্রেরণ করেন। কিন্তু খৃষ্টানরাজ্যে যাহারা অত্যন্ত ত্র্বলাধিকারী, তাহারদের ধর্মভাবের সহ প্রক্য হয়, এমত লক্ষণ খৃষ্টান ধর্মে নাই।
তাহারা যাইতে হয় বলিয়া গ্রিজায় গিয়া থাকে, ফলে
কিছুই বুঝিতে পারে না। স্বতরাং তাদৃশ কনিষ্ঠ অধিকারীগণ সে দেশে ধর্মভাবে অতি হীন। এই কারণে ভারতবর্ষের ছোটলোক অপেক্ষা ইউরোপীয় ছোটলোকের। অতি

৬। প্রকান্তরে, যাঁহারা অত্যন্ত জ্ঞানবান মনুষ্য তাঁহার-দের উন্নত মনের সহ ঐক্য হয়, ৠফীনধর্মে এমন লক্ষণও দেখা যায় না। ইহার আরম্ভেও খৃফ, অন্তেও খৃফ, খৃষ্ঠ ভিন্ন গতি নাই। স্বতরাং খৃষ্টানদেশের জ্ঞানবান লোকেরাও খৃষ্টকে পরিত্যাগ করিতে পারিতেছেন না। তথাকার ছুই এক জন মহাপুৰুষ যদিও খৃষ্টবিহীন উন্নত-ধর্ম আপন আপন অধিকার-মত অবলম্বন করিয়াছেন, কিন্তু ভাহাতে ভাঁহারা একেবারে খৃষ্টীয়শাল্রের বাহিরে গিয়া-পড়িয়াছেন।

৭। মুসলমান-ধর্ম্মের প্রকৃতিও হিন্দুধর্মের-ন্যায় উদার নহে। যদিও মুসলমানের। একমাত্র নিরাকার পরমেশ্বরকে মানেন কিন্তু তাঁহারদের মত অত্যন্ত স্ক্ষাও নহে অত্যন্ত স্থলও নহে। তাঁহারদের মতে পরমেশ্বর কতক কতক নিরাকার, ভাঁহারদের মহম্মদ কতক কতক অবতার। উক্তমতে অত্যম্ভ অম্পেমেধাবিশিষ্ঠ সাধকের উপাযুক্ত উপা-করণ নাই। সেজন্য আরবীয় ইতর লোকেরা যার পর যে সকল অপ্পামেধাবিশিষ্ঠ মুসলমান নাই ছুৰ্বুত। ভারতীয় চুর্ব্বলাধিকারীদিগের কোমল সংসর্গ লাভ করি-য়াছিল তাহারাই মুসলমানদিগের মধ্যে অপেকাকত ধার্মিক। তাহারা কোরাণের কঠিন শাসনের অবমাননা করিয়া শত শত গাজী পীর, ও পয়গম্বরের পূজা ও তাজীয়া সৃষ্টি করিয়াছে। তাহাকে এক প্রকার পেতালিকতা ভিন্ন কি বলিব ? ভাহারদের সরায় ( শান্তে ) এইরূপ কঠিন শাসন আছে যে পুতলিকার পূজা ওদিগে থাকুক, কেহ আপন গৃহে কোন পীর পরগম্বর বা দেবতার তদ্বির্ রাখিতে ও কোন ক্রিয়াতে বাদ্যোদ্যম করিতে পারিবেক না। কিন্তু জলকে হস্ত দারা কে ঠেলিয়া রাখিবে?

- ৮। পকান্তরে যাঁহারা অত্যন্ত জ্ঞানবান মনুষ্য তাঁহারদের উন্নত মনের সহ এক; হয় তাঁহারদের ধর্মে তাদৃশ
  লক্ষণত দেখা যায় না। তাহাতে মুদা, দাউদ, সোলেমান,
  মহম্মদ, বারজন, ইমাম ও অন্যান্য পায়গন্তর ও নবীগণের
  এতই আড্রর যে তাহা ভেদ করিয়া ব্রন্ধ-দৃষ্টি সন্তবে না।
  এই কারণে মুসলমানদিগের মধ্যে সবল-ব্রন্ধ-জ্ঞানীর
  অসদ্ভাব।
- ১। কিন্তু হিন্দুধর্মের উদারভাব ও স্বাধীনতাকে ধন্যবাদ। হিন্দুধর্মরপ কপ্পতকতলে এক্ষজ্ঞানী, বিরাটজ্ঞানী
  বৈদিক্, বৈদান্তিক, পোত্তলিক সকলেই মনের মত স্থান
  পাইতে পারেন।, ইহাতে স্থুল, স্কান, নাধ্যমিক, অভিস্থল
  ও অভিস্কান সর্বপ্রকার উপকরণই রহিয়াছে। ধর্মপথের
  চঞ্চল-পথিকগণের চিত্তে যথন ঈশ্বরের যে প্রকার উপাসনা
  আবশ্যক বলিয়া বোধ হইবেক, তথন তাহা আর নূতন
  সৃষ্টি করিতে হইবেক না। ভাহা ভাঁহারা সেই হিন্দুধর্মের
  উদার কোষাগারেই পাইতে পারিবেন।
- ১০। আবহমান্কাল ধরিয়া প্রাক্তিক জগতে প্রত্যেক
  ঋতুতে সাধারণতঃ যে যে পরিবর্ত্তন হইয়া আসিয়াছে,
  ভাবী-কালের প্রত্যেক ঋতুজনিত পরিবর্ত্তন তাহারই
  আনুরপ হইবেক। তদ্ধপ ভারতীয় ধর্মরাজ্যে এতকাল
  ধরিয়া যত পরিবর্ত্তন হইয়াছে পৃথিবীর ধর্ম-বিষয়ক
  ভাবী-পরিবর্ত্তন সকল তাহারই কোন না কোন-প্রকারের
  অনুরপ হইবেক। নুতন কিছুই হইবেক না। ভারতবর্ষ
  পৃথিবীর মধ্যে স্ক্রিড্যেষ্ঠ প্রাচীন-রাজ্য, তাহাতে আবার

ধর্মালোচনার বিশেষ কেত্র ছিল। অতএব ধর্ম সম্বন্ধ ভারত যাহা দেখিরাছে ও করিয়াছে, ভাহা কনিষ্ঠ দেশ সকল এত অপ্প দিনের মধ্যে কোথা হইতে দেখিবেক? অন্য দেশে ধর্মের যে তত্ত্ব এখন বা পশ্চাং নুতন আবিক্ষৃত হইবেক, ভারতে সহত্র সহত্র বংসর পূর্বের ভাহা আবিক্ষৃত, বিচারিত, প্রচারিত ও শাক্রভুক্ত হইয়াছিল। এখন যে দেশে বিনি যে ধর্ম প্রচার করুন, ভাহা অভিরন্ধপ্রশিতান্মহ-স্বরূপ ভারতের চক্ষুতে নুতন বোধ হইবে না। আর যে দেশে যিনি যত স্বেছ্লাচার করুন, ভারত-ধর্ম-সংহিভার মঙ্গলাদেশ্য দ্বারা ভাহা পরীক্ষা করিলেই ভাহার অশুভ ফল লক্ষিত হইবেক।

- ১১। কিন্তু আক্ষেপের বিষয়, হিন্দুশান্তের মঙ্গলোদ্দেশ্যানুদারে এদেশীয় তুর্বলাধিকারীদিগকে উন্নত করিয়া তোলার কোন উদ্যোগ হইতেছে না। এইক্ষণ প্রাচীন গুরুগণ নিস্তেজ হইয়াছেন। পৌতুলিক ধর্মের যে যে প্রকার আচরণ তুর্বলাধিকারীগণের পক্ষে অক্ষজ্ঞানের দোপান, বিহিত বিশ্বানে তাহার উপদেশ করিতে পারেন এমত উপদেশক পোতুলিকদিগের মধ্যে নাই। পৌতুলক্ষত্তক নিজে তুর্বলাধিকারী। এক জন্ধ অন্য অন্ধের পথ প্রদর্শক হইলেই উভয়ে কুপে পতিত হইবেক।
- ১২। অতথব ত্রন্ধবাদীরা বত দিন প্রর্কনাধিকারী-দিগকে ঐ সকল আচরণের উপদেশ করিতে বিহিত-বিধানে ত্রতী না ইইবেন ততদিন প্রর্কানেগের উন্নতির অধিকার প্রশাস্ত ইইবেক না। অনেকে মনে করেন "পৌত-

লিক-ধর্মের দারা এপর্যান্ত কাহাকেও ত্রেমাপাসনায় আগমন করিতে দেখা গেল না, স্বতরাং তাহা ত্রেলাপা-সনার সোপান নহে;" কিন্তু স্থলেঘ্র যোগে যেরূপে ত্রক্ষোপাসনায় আরোহণ করিছে হয়, সেরপ শিক্ষা যে কেহ পাইতেছে না, তাঁহারা তাহা বিবেচনা করেন না। তাঁহারা কেবল ইহাই স্থির করিয়া রাখিয়াছেন যে, সক-লেরই একেবারে ত্রন্ধজ্ঞানলাভের শক্তি আছে; কিন্তু তাহা ভল। কেহ কেহ এমনও কহেন যে "যাহারা ত্রন্ধ-জ্ঞান না রুঝিতে পারে ভাহারা আপাততঃ দূরে অবস্থিতি কৰুক—সম্প্রতি ভাহারদের যাহা ইচ্ছা কৰুক, ফলে ভাহার-দিগকে পৌত্তলিকভায় উৎসাহ দিলে তাহারা আস্পর্দ্ধা পাইবেক; যখন দেশের অধিকাংশ ভদ্রলোক ও বিদ্বান লোক ত্রান্ধ ইইবেক তথন তাহারাও আপনা আপনি ত্রান্ধ-ধর্ম-অবলম্বন করিবেক।" আমি একটি প্রশ্নের দার। তাঁহারদের এতাদৃশ নির্দ্যোক্তির উত্তর দিতেছি। "ভক্ত লোকেরা আন্দা হইলে, তাহারাও হইবেক," এ তাঁহারদের বহুদুরের প্রত্যাশা-এখন যে তাহারা পাপাচারে ভাসি-তেছে—উন্নতির উপাদেয় অধিকার থাকিতেও যে অধোগমন করিতেছে তাহার কি উপায় হইবেক ?

## সপ্তম-অধ্যায়।

#### ---

## ভারতীয় হর্জনাধিকারীদিগের বর্ত্তমান-কালীন-অবৈধাচার।

- ১। আমারদের দেশের লোক সকল আপন আপন বুদ্ধির আছা স্থুলোপাসনার মধ্যে নৃত্যগীত রঙ্করস প্রবেশ করিয়া দিয়া ক্রমেই অফাচারী হইয়া পড়িতেছেন। বিয-য়ায়কারের মধ্যে থাকিয়া অক্ষজান-লাভের আবশ্যকতা ভুলিয়ারহিয়াছেন।
- ২। এদেশের দুর্কলাধিকারীগণ যদি আপন আপন অধিকার মত শাস্ত্রানুসারে ত্রিসন্ধ্যা, পূজা, জপ, তপ, অধ্যয়ন, অধ্যাপনা ইত্যাদি সদাচার সমূহ মুমুক্ষার সহিত সম্পাদন করিতেন তাহা হইলে অবশ্যই তাঁহারদের শ্রেয়ের পথ মুক্ত হইত।
- ৩। এদেশের ইতরলোকদিগের গুরুগণ যদি সত্নপ-দেশ প্রদানের উপযুক্ত হইতেন, অথবা উচ্চজ্ঞানিরা যদি ইতরগণকে জ্ঞান ও ধর্ম শিক্ষা দেওয়ার ভার লইতেন তাহা হইলে এত দিন ইতর লোকদিগেরও শ্রীরুদ্ধি হইত।
- ৪। তাহা না করিয়া এদেশের গুরুরা কেবল বিভাপ-হারী হইয়াছেন, সদ্গুরুর অভাবে শিষ্যগণের সন্তাপ দূর হইতেছে না। তাহার উপরি আবার গুরু শিষ্য, যাজক যজমান, পিতাপুত্র সকলে ঐক্য হইয়া পৈতিলিক ধর্মের মধ্যে নানা প্রকার কলুষ প্রবেশ করিয়া দিতেছেন।

এক একটি বারএয়ারি-পূজায় পাপের স্রোভ বহিতেছে।
ছুর্গাপূজার মধ্যে যশোবাসনা ও ইন্দ্রিয় সেবাই প্রধান
স্থান লইয়াছে। ভক্তি, প্রদ্ধা, ধ্যান, ধারণার পরিবর্ত্তে
অহকার, হিংসা, দ্বেষ, ও অতি জঘন্য আমোদের আচরণ
হইতেছে।

৫। প্রতিমার সজ্জায়, বাদ্যোদ্যমে, নৈবেদ্যে, দানে, আহস্কার প্রকাশ পাইতেছে। পূজার উপলক্ষ করিয়া লোক সকল বস্ত্রালক্কার ধারণে, লোকিকতা করণে, ত্যুনতা স্বীকারে অহস্কার প্রকাশ করিতেছে। মদ্যপান ও ইন্দ্রিয়সেবা প্রভৃতি পাপকার্য্য সকল উন্মন্ত হইয়া আচরণ করিতেছে।

৬। দুর্বলাধিকারীদিগের মধ্যে ধর্মাচরণে ঐ সকল দোয সংঘটিত হওয়ায় দেশের অন্যান্য বহুলোকও ভ্রমান চারী হইয়া পড়িয়াছেন। তাদৃশ ভ্রমাচারীগণের চরিত্র যার পর নাই জঘন্য হইয়া উঠিয়াছে। ধনী ও বড় হইবার আশা তাঁহারদের হৃদয়কে এত ক্ষীত করিয়া তুলিয়াছে যে, ভ্রেনামধারী ব্যক্তিরাই অধিক পরিমাণে মিধ্যা প্রবঞ্চনা এবং উৎকোচ গ্রহণ দারা সেই আশা চরিতার্থ করিছে ত্রতী হইয়াছেন। ধর্মের কথা তাঁহারদিগের নিকটে কর্কশ বোধ হয়়। যদি কখন তাঁহারা কোন ধর্মাচরণ করেন, নিশ্চিত জ্ঞানিও তাহা কেবল যশোলোলুপ হইয়া করিয়া থাকেন। তাঁহারা পরলোকে বিশ্বাস করেন না—অতএব প্রাদ্ধ শান্তি যাহা করেন নিশ্চিৎ জ্ঞানিও তাহা কেবল লোক রক্ষা ও যশোবাসনায় করিয়া থাকেন। এই বিচিত্র কলু- যিত ভাব অবশ্যই হৃদয়-বিদারক।

৭। যে ভারতবর্ষের ধর্মভাব ও শান্ত্র-সংহিতা পৃথি-বীকে মোহিত করিয়াছে, যেখানকার লোকেরা সর্বত্তেই শাস্ত বলিয়া প্রাসিদ্ধ, সে দেশ এইরপে বিনাশ পাইতেছে, ইহা দেখিয়া কাহার মনে না শোকের উদয় হইবেক ? সেই সকল শাস্ত্রের মূল উদ্দেশ্য বিফল হইয়া যাইতেছে ভাহাতে কাহার মন না যন্ত্রণাগ্রস্ত হইবেক?

৮। অতএব তুর্বলিদিগের মধ্যে যাঁহার বেমন ধারণাশক্তি তাঁহাকে সেইপ্রকার স্থুল অথবা অপেক্ষাকৃত স্থানউপাসনায় ভক্তিপূর্বক ও বিধিপূর্বক নিয়োগ করিভে
না পারিলে এবং তাঁহারদের সমুখে শাস্ত্রের যথার্থ উদ্দেশ্য
উদ্ঘাটিত না করিলে তাঁহারদের কল্যানের অন্য উপায়
নাই! কবে তাঁহারা আক্ষদিগের দেখাদেখি আক্ষ হইবেন সে রুখা আশাতেও আর অপেক্ষা করা যায় না!
যে কোন উপায়ে হউক তাঁহারদের বিশ্বাস ও ধারণার
অনুযায়ী-ধর্মেই তাঁহারদিগকে বিহিত বিধানে এতী করা
কর্ত্ব্য! তাহা হইলেই পাপের স্রোভ অধিকাংশ নিবারিত হইয়া অনেকের এক্ষ-জিজ্ঞাসা উপস্থিত হইবেক!

## অফ্টম অধ্যায়।

## ত্রন্ধবাদিরাই হুর্বলাধিকারীগণকে উপদেশ দিবার অধিকারী।

- ১। কনিষ্ঠাধিকারীগণের ধারণাশক্তি যতই কেন নিম্নে অবস্থান কৰুক না, আদর্শকে উচ্চস্থানে রাখিতেই হইবেক। তাঁহারা মূর্ত্তি নির্মাণ করিয়া অথবা মানস কপোনায় চিত্র করিয়া আপন আপন ইফদেবের আরাধনা করিবেন বটে, কিন্তু ত্রমাজ্ঞান উপার্জ্জ্বন এবং ত্রমাের পূজায় আরোহণ করাই তাঁহারদের লক্ষ্য হইবেক। তাদৃশ উচ্চলক্ষ্য যাঁহার হৃদয়ে জাগৰুক আছে, তিনিই অন্যের হৃদয়ে সেই আদর্শ ও লক্ষ্যকে জাগৰুক করিয়া দিতে ক্ষমবান হয়েন। অত্তর্থব তাদৃশ বলবান পুরুষ ব্যতীত ম্বল্লের সাহায্য আর কে করিবে?
- ২। মাতা যেমন আপন শিশুকে ছুদ্ধপান করাইয়া অন্ন আহারের উপযুক্ত করিয়া তুলেন, কিন্তু আপনি শিশুর ন্যায় ছুদ্ধপোষ্য নহেন; চিকিৎসক যেমন রোগীকে লঘু পথ্য দিয়া তেজস্কর দ্রব্যাহারের যোগ্য করিয়া তুলেন, কিন্তু রোগীর সঙ্গে আপনি কথন লঘুপথ্য গ্রহণ করেন না; শিক্ষক যেমন ছাত্রকে লঘু-শিক্ষা প্রদান করেন, কিন্তু তাঁহার আপনাকে লঘু-শিক্ষা লইতে হয় না; ত্রন্ধোপা-সক সেইরূপ কনিষ্ঠাধিকারীদিগকে তাঁহারদের নিজ নিজ প্রিপাক ও ধারণাশক্তির

অনুযায়ী মহোঁমতির জন্য কনিষ্ঠোপাসনার উপদেশ দারা ক্রেম তাঁহারদিগকে ত্রেলাপাসনার যোগ্য করিয়া তুলিবেন, কিন্তু আপনি কথন তাঁহারদিগের ন্যায় অপের উপাসনা করিবেন না। এবং দুর্বলাধিকারীগণকে ইহা জ্ঞাত হইয়া থাকা কর্ত্র্য যে তাদৃশ কনিষ্ঠোপাসনা সেই ত্রলজের আত্মার পক্ষে সভাবতঃ প্রয়োজনীয়ও নহে। লোক দেখাইবার নিমিতে পুত্রলিকার পূজা করিতে যাওয়া তাঁহার বিশ্বাসের বিৰুদ্ধ কার্য্য। তিনি অন্যের সম্বন্ধ যেমন উদার থাকিবেন আপনার সম্বন্ধেও তদ্রুপ থাকিবেন ৷ দুর্মলাধিকারীরা অন্ততঃ ইহাই বুঝিয়া রাখিবেন যে " সমস্ত বেদেতে তত্তৎ-বেদোক্ত যাবতীয় কর্ম-ফলরপ যে প্রয়োজন-সিদ্ধ হয়, তৎসমস্তই নিশ্চয়াত্মক-বুদ্ধি-বিশিষ্ট ত্রন্থনিষ্ঠ ব্যক্তির হয়য়া থাকে।\*

- ৩। পিতা মাতা শিশুর ভার গ্রহণ না করিলে, জ্যেষ্ঠ লাতা অপ্রাপ্তবয়ক্ষ কনিষ্ঠ লাতার ভার না লইলে, চিকিৎসক রোগীকে না দেখিলে, ভাঁহারদের যেরপা অপরাধ
  হয়; অক্ষবাদী মুর্বলাধিকারীকে তদীয় অধিকার অনুসারে
  ধর্মোপদেশ না করিলে, ভাঁহার তদপেক্ষাও অধিক অপরাধ হয়। কারণ অন্যান্য উপকারের অভাবে মানবের
  কেবল পার্থিব কফটই হয়, কিন্তু ধর্ম-উপদেশ বিনা মানবের
  পরমার্থিক-যন্ত্রণা ঘটিয়া থাকে।
- ৪। এইক্ষণ ত্রাক্ষ-সমাজের মধ্যে বা বাহিরে যাঁহারা প্রকৃত ত্রাক্ষোপাদক আছেন তাঁহারা যদি ধীরভাবে মানবাত্মার

<sup>\*</sup> বর্দ্ধমানাধিপতির মহাভারত। তগবদ্গীতা প্রং অংধ্যায় ২৫, পৃ ৩৮।

এই ঈশ্বনত অধিকার-তত্ত্বের আলোচনা করেন, তবে ওাঁহার। অবশ্যই আমাদের এই প্রস্তাবের মর্ম্ম বুঝিতে পারিবেন।

৫। যদি ত্রান্ধেরা এইরপ উপদেশ-কার্য্যের ভারত্রহণ করেন, তবে কালেতে ত্রান্ধ-সমাজের হস্তেই হিন্দুসমাজের ভার পতিত হইবেক। তখন ত্রান্ধ-সমাজরপ কপেতক হইতে সকলেই যথাভিল্যিত, যথা ক্ষুণা, যথা পরিপাকশক্তি, কনিষ্ঠ ও শ্রেষ্ঠ-উপাসনা অপ্প অথবা উচ্চ ত্রন্ধজ্ঞান শিক্ষা করিবেন। তখন ত্রান্ধ-সমাজই ভারতবাসীগণের মহাসমাজ হইবেক। ত্রান্ধ-সমাজের ভাওার ত্রন্ধজ্ঞানে পূর্ণ থাকিবেক। ত্রন্ধরূপ পরমাদর্শ উর্দ্ধানেশ অবস্থিতি করিবেক, এবং প্রচারকদিগের উপদেশে নানা জাতীয় ছর্ম্বলাধিকারীরা স্ব স্থ ধারণা অনুসারে আপন আপন স্থানীনতার মধ্য দিয়া সেই ত্রন্ধরূপ-লক্ষ্যের উদ্দেশে ভক্তিপূর্ম্বক কনিষ্ঠোপাসনার আচারণ করিতে থাকিবেন। তখন ত্রান্ধ-সমাজকে ভারতীয় জনসাধারণ বিজ্ঞাতীয় ভাবে দৃষ্টি করিবেন না, কিন্তু আপনার-দের ধর্মের চূড়ারূপে গ্রহণ করিবেন।

৬। কিন্তু আপত্তি এই যে ত্রান্স বা ত্রন্ধজ্ঞানীর বিশ্বাদ বখন একত্রন্ধে তখন তিনি স্বীয় বিশ্বাদের বিৰুদ্ধ পৌতলিক ধর্মের উপদেশ তুর্বলাধিকারীকে কিমতে করিতে পারেন ? এই কথার সহজ উত্তর এই যে ত্রান্সকে ঈশ্বরের ইচ্ছার সহিত যোগ দিয়া চলা উচিত। ঈশ্বর তুর্বলাধিকারীর ধারণার সম্মুখে কৃপা করিয়া স্থল-উপাদনা ধারণ করিতেছেন, স্থূলো-পাসকেরা ঈশ্বরের নিয়মে বদ্ধ হইয়া ঈশ্বরেরই উদ্দেশে দেব-দেবীর পূজা করিতেছেন। যখন তুর্বলকে স্থল উপায়ে সবল

করিয়া ভোলা <sup>\*</sup>ঈশ্রের ইচ্ছা তখন ত্রান্ধ কি সেই ইচ্ছার সহিত ত্রন্ধ-প্রীতিকামনায় যোগ দিতে পাপ বোধ করিবেন? আপনার ত্রদ্ধজ্ঞানের সে প্রকার অভিযান করা ঐশিক নিয়মের ভারতবর্ষে পূর্ব্ধকালে ত্রন্ধবাদী ঋষিরা কখন এপ্রকার অহস্কার প্রকাশ করেন নাই, কেবল ইংরাজেরা এদেশে আসিরা এই শিক্ষা দিয়াছে যে, शृष्ठीनদিগের অন্য ধর্মাবলম্বীর ধর্মকার্য্যে কোন সাহায্য করা উচিত নহে। ত্রান্দেরা খৃষ্টানদিগের জানিত অনুকারী। তাঁহারাও খৃষ্টান-দিগের ন্যায় বলেন যে পেত্রিলিক ধর্মে সাহায্য দেওয়া উচিত নছে। এই সৰ কথা কেবল দ্বেষ ও অহস্কার মাত্র। সকলেই ঈশ্বরের পথের যাত্রী, সকল ধর্মাই ঈশ্বরোদ্দেশে, তাহার মধ্যে ইহাকে সাহায্য করিতে নাই, উহাকে আছে, ইহার অর্থ কি? কিন্তু সাহেবেরা বড় বড় গ্রীজা করিতেছেন, হিন্দুস্থানের রাজারা জমীদারেরা তাহাতে টাকা দিতেছেন, সাহেবেরা তাহা ধন্যবাদের সঙ্গে লইতেছেন। পেতিলিকেরা আন্ধ-দিগকে বহুধন সাহায্য করিয়াছেন, সে সময়ে ত্রান্দেরা খুশী হইয়াছেন। তবে, বল দেখি কে অধিক মহত ? সাহেব আর खाचा ? ना हिन्दू ?

#### নবম অধ্যায়।

-----

#### ব্রহ্মজ্ঞানীর ব্যবহার-ক্ষেত্র।

১। ইতিপূর্কে বলা গিয়াছে যে ত্রান্মবাদীই অন্যের অধি-কার পরীক্ষা করত তদনুযায়ী পৌত্তলিক বা উচ্চধর্ম্মের উপ-দেশ করিবার যোগ্য পাত্র, এবং তাদৃশ উপদেশে ব্রতী হওয়া তাঁহার নিতান্তই কর্ত্তব্য, কিন্তু স্বয়ং তাঁহার অপ্পের উপাদনা করা অনুচিত। পূর্ব্বকালে ভারতবর্ষের ত্রাক্ষজানী-ঋষিগণ আপনারা তৎকাল-প্রচলিত যজ্ঞাদি করিতেন না, কিন্তু অপ্প-মেধা-বিশিষ্ট ভক্তদিগের হিতের নিমিত্তে ভাহার অনুমোদন করিতেন। তাহাতে দে সময়ের কনিষ্ঠোপা-সকগণ তাঁহারদের প্রতি দ্বেষ না করিয়া বরং আপনারাই তাঁহারদের শিষ্য হইয়াছিলেন। তদ্ধেপ এক্ষণকার ব্রেদ্মবাদীরা যদি এক্ষণকার সম্ভবমত স্বজাতীয় ধারায় ধীর-ভাবে ও বিনীত স্বভাবে কার্য্য করেন, ভবে ভাঁহার৷ পুত্ত-লিকার পূজা না করিলেও তাঁহাদের অক্ষজান-পরিপূরিত, অথবা ছর্কলাধিকারীদিকের ধারণার উপাযুক্ত উপাদেয় উপদেশ সকল সর্বতেই স্মাদ্রের সহিত গ্রাহ্য ইইবেক, এবং তাঁহারা কনিষ্ঠধর্মাবলম্বীদিগের অন্তরঙ্গ ভিন্ন বহিরঙ্গ রূপে বিবেচিত হইবেন না।

২। অক্ষোপাসক কখন "অক্ষজানী" বা "আক্ষ" প্রভৃতি কোন ধার্মিকতা-প্রকাশক বা সম্প্রদায়-জ্ঞাপক উপাধি প্রাহণ করিবেন না। কেবল কার্য দ্বারা তাঁহার পরিচয় পাওয়া যাইবেক। ভাদৃশ উপাধি এহণের মূল ও ফল কেবল অভিমান, এবং পূর্কেবলা গিয়াছে যে তাহা নূতন-বিধ–জাতি ও পৌত্তলিকভার জন্কস্বরূপ। তাই বলিয়া স্বদেশীয় প্রচলিত-জাতি-বাচক সাধারণ বা বিশেষ নাম যে তিনি পরিত্যাগ করিবেন তাহা বিধেয় নহে। নুতন নাম গ্রহণে ও পুরাতন নাম ত্যাগে তুল্যাভিমান। পুরা-তন নাম ত্যাগ করাও এক নুতনত্ব। তাহা বেমন আশ্চর্য্য পরিচয় স্থল, সেইরূপ অহস্কার-মূলক। পাছে হিন্দু বলিলে আমাকে পৌত্তলিক বুঝায় অর্থাৎ উচ্চ-জ্ঞানী বা উন্নত-ধার্মিক না বুঝায়, এই জন্য আমি হিন্দু-নাম ত্যাগ করি-লাম। আমি মনে করিতেছি লোকে জানিবে যে হিন্দু-নামের সঙ্গে সঙ্গে আমি অহস্কার ছাড়িলাম; কিন্তু তাহা নহে। আমি এক নূতন অহস্কার প্রকাশের জন্যই হিন্দু-নাম ত্যাগ করিয়া ' ভালা '' বা ' ভলাজ্ঞানী ' উপাধি লইলাম। আমি যদি তৎপরিবর্ত্তে সাধারণ "মনুষ্যা" নামটিকেও বিশেষ করিয়া লইয়া গ্রহণ করি, তাহাতেও আমার আন্তরিক অহস্কার প্রকাশ পাইবেক। অহস্কার ত্যাগ করা হইল না। অভিমান ত্যাগই ত্যাগ। বিষয় ও উপাধি ত্যাগকে ত্যাগ বলে না। বাইবেলে দেখ—যিম্ন আপনাকে অনেক মনুষ্যপুত্র বলিয়া পরিচয় দিতেন, কিন্তু মনুষ্যপুত্র সকলেই তথাপি সেই সাধারণ নানটি তিনি বিশেষ করিয়া ধারণ করায়, তাঁহার অভিপ্রায়ে গোলমাল থাকা প্রকাশ পাইতেছে। অভি-মানের অন্ত নাই। যাঁহারা দণ্ডী ও পরমূহংস হন, ভাঁহার। আপন আপন পূর্ব্বনাম ত্যাগ করিয়া কেহ," অমৃতানন্দ ভীর্থ-

ষামী," কেছ "জ্ঞানানন্দ পরিত্রাজক," ইত্যাদি প্রকারের নাম গ্রহণ করেন। অনুসন্ধান কর দেখিবে, মূলে অহস্কার। অতথব ব্রক্ষজ্ঞানী কোন প্রকার জ্ঞান-ধর্ম বা সম্প্রদায়-জ্ঞাপক নাম বা উপাধি গ্রহণ করিবেন না এবং পুরাভন জ্ঞাতি ও গোত্রবাচক সাধারণ ও বিশেষ নাম যে "ব্রাক্ষণ" "কারস্থ," "চটোপাধ্যায়" ও "মিত্রাদি," তাহাও ত্যাগ করিবেন না।

৩। ত্রন্ধোপাসক গৃহে থাকিয়া পরিবার ও সন্তান গণে পরিবৃত হইয়াই ত্রন্ধনিষ্ঠ ও তত্ত্বভান-পরায়ণ হইবেন। সন্ন্যাসী হওয়া ঈশ্বরের নিয়ম বিৰুদ্ধ। তাঁহার গুহে রুদ্ধ পিতা মাতা প্রভৃতি পরিবারবর্গের মধ্যে সকলের ত্রন্ধ-জ্ঞানাধিকার সমান নছে। তমধ্যে কেহ শাক্ত, কেহ বৈফব থাকিতে পারেন। কেহ অপ্প বুঝিতে পারেন, কেহ অধিক বুঝিতে পারেন। বাটীতে দেব-দেবা ও অভিথি-সেবা থাকিতে পারে, এবং বর্ষে বর্ষে ছর্গোৎদব হয়। ত্রশ্বাদী সেই সকল শ্রদ্ধাস্পদ মহাত্মাদিগের অধিকারের উন্নতি না দেখিলে তাঁহারদিগের উৎসাহ ভক্ষ বা তাঁহারদের আত্মার উপরি বল প্রকাশ করিবেন না; প্রত্যুত সেই সকল ক্রিয়া যাহাতে বিনা অভিমানে, দান, অভিথি-সংকার, অশ্বছত্র, প্রভৃতি দারা সম্পন্ন হয়, যাহাতে পরিবারেরা ভক্তিভাবে ত্রাণের নিমিতে চক্ষুর জলের সহিত সেই সকল কার্য্য করিতে পারেন, যাহাতে বারএয়ারি পূজার নৃত্যগাত রক্রম উচিয়া যায়, যাহাতে সকলে সকলের প্রতি প্রিয় ও মিষ্ট ব্যবহার প্রকাশ করে, এই সকল উপাদেয় উপদেশ

প্রদান করিবেন; কিন্তু যেমন পদ্মপত্র জলেতে থাকিয়া জললিপ্ত হয় না, সেইরপ নিজে আনন্দের সহিত, বীর্ষ্যের সহিত, স্থাসনের সহিত, বিনা কলহে, তাহাতে নির্ন্ধি থাকিবেন। প্রতিবাসীর ভবনে ও দূরস্থ জনপদবাসী গৃহস্থের আলয়েও তাঁহারদের যতদূর অধিকার সম্ভব্যত প্রস্পা ব্যবহার করিবেন।

৪। অধিকার-তত্ত্ত ব্রহ্মজ্ঞানী স্বীয় গৃহের তাবত আজীয়গণের স্বাস্থ্য অধিকার ও ধারণানুসারে জ্ঞান ধর্মের উপদেশ করণে উপদেশক স্বরূপে যেমন স্বভাবতঃ দায়ী আছেন, তেমতি তিনি যুক্তিতেও কর্ত্তম্থলে তাঁহার-দিগকে স্ব স্বর্ধে সাহায্যদানে দায়ী রহিয়াছেন। প্রত্যেক পরিবার এক একটি ক্ষুদ্র রাজত্ব। তাদৃশ পরিবারের কর্ত্তা যদি ত্রক্ষজ্ঞানী হন, তবে তিনি ত্রক্ষজ্ঞান প্রভাবে নিজে নির্লিপ্ত থাকিয়া তাহার সমুদয় ভারই লইবেন। श्रुकारितता व्यना धर्मावलशीमिशात धर्म्कार्या नाश्या मान যেমত অসমাত এমত আর প্রায় দেখা যায় না। এদেশের গবর্ণমেণ্ট খৃফান; তথাপি দেখ তাঁহারা অরুপযুক্ত ভুমাধি-কারীদিণের বিষয় ও ধর্ম কেমন ঔদার্য্যের সহিত রক্ষা করিতেছেন। রক্ষণাবেক্ষণের সঙ্গে সঙ্গে তাদৃশ ভূম্যধি-কারীদিগের দেবালয়ের ভাবত কার্য্য স্থচারুরূপে নির্বন্ত করাইয়া দিতেছেন, তাদৃশ পরিবারদিগের ধর্ম ক্রিয়া, তীর্থ-গমন, ভজন, পূজন, প্রভৃতি সমুদয় কার্য্যে বিধিমত সাহায্য করিতেছেন। সত্য বটে তাঁহারা স্বীয় টাকায় দে সাহায্য না করিয়া কেবল সেইরূপ বিষয়েরই টাকা

ছইতে তাহা করিয়া থাকেন, কিন্তু যেরপ' কর্ভৃত্ব করিতে-ছেন তাহা কি সাহাষ্য নহে? তদ্ব্যতীত গ্ৰন্মেন্ট কত স্থানে, দেবালয়ের ভার এহণ করিয়াছেন; তাহা কি সাহায্য নহে ? এই সকল অনাথদিগের স্ব স্থারক্ষা ও সহিত সম্পাদন করিতেছেন। পাদরী সাহেবেরা তাহাতে আপত্তি করিয়াছিলেন; কিন্তু ডাদৃশ আপত্তি কি পিডাকে সন্তান পালন হইতে বিরত রাখিতে পারে? অতএব পৌত্তলিকদিগকে পৌত্তলিক ধর্ম্যাধনে সাহায্য করিলে পাপ হয়, এমত ভ্রম ত্যাগ করিয়া ত্রদ্মজানী আপন গৃহের পৌতলিকদিগকে তৃদিষয়ে আবশ্যকমত সাহায্য করিবেন। যদি পূর্বসম্পত্তি না থাকে, তথাপি স্বোপার্জিত ধনদারা সাহায্য করিবেন। পিতা মাতা প্রভৃতি এক পরিবার-ভুক্ত আত্মীয়-বর্গের নিকটে, তিনি বিশেষ ঋণী আছেন— সেই এক ভাবে, এবং প্রত্যেক ব্যক্তির স্বধর্মে সাহায্য দারা ভাহাকে মুক্তির পথে আকর্ষণ করা উচিত—এই আর এক ভাবে, তাঁহারদিগের ধর্মকার্য্যে সাহায্য করিবেন। কিন্তু পুনরায় বলিতেছি নিজে দেরূপ কার্য্য করিবেন না।

৫। ক্রিয়ার সময় ভিন্ন অন্যান্য সময়ে তিনি বিনীতভাবে মুর্বলাধিকারীগণকে শাস্ত্রের তাৎপর্য্য, মানব স্বভাবের
বিচিত্রতা, বিভিন্ন প্রকার অধিকারের স্বাভাবিকতা ও
উন্নতিশীলতা, মুক্তির সহিত ব্রহ্মজ্ঞানের জন্য-জনকত্ব
সম্বন্ধ ও তাহার তাৎপর্য্য সম্বলিত পরমার্থ-তত্ত্ব এবং
ধ্যান ধারণা, সমদ্যাদির সাধনা, মুমুকুত্ব, ইত্যাদি পরমানন্দ

जनक विषया छेर्पातम निरंदन। धक श्रेकारतत छेर्पातम সকলের আধ্যাত্মিক কচি ও প্রকৃতিতে সংলগ্ন হইবেক না; এজন্য অত্যে প্রীক্ষাদারা প্রত্যেকের ভাব ভঙ্গী জানিবেন: পশ্চাৎ তাঁহারদিগকে উপদেশের নিমিত্তে দ্বিবিধ উপায় অবলম্বন করিবেন। প্রথমতঃ ক্থোপকথন দ্বারা প্রত্যে-কের ধর্ম পিপাদা শাস্ত করিবেন। দ্বিতীয়তঃ ধর্মোপ-দেশের নিমিতে সভা করত শ্রোতাদিগের সাধারণ অধিকার ও বেক্ষজ্ঞানের মর্য্যাদা রক্ষা করিয়া সাধারণ ভাবে স্তোত্ত বন্দনা ও বক্তাদি দারা সকলের প্রীতি ভক্তিকে জাগরিত করিয়া তুলিবেন। মনঃকম্পিত গম্প এবং পৌরাণিক অলিক গ'প দারা ভাঁহারদিগের চিত রঞ্জন করিবার চেষ্টা করিবেন না। প্রত্যুত সর্বতোভাবে সে সকল অলীকতা বর্জন করিবেন। তাঁহারদিগকে ভগবানের পূজার সর্কা-পেকা অধিক আবশ্যকতা জ্ঞাপন করত ক্রমে ত্রন্মজ্ঞানে ও আধ্যাত্মিক উন্নতির উচ্চ সোপানে আকর্ষণ করাই তাঁহার উদ্দেশ্য থাকিবেক। ঐ উদ্দেশ্য ভুলিয়া গেলেই চতুর্দ্ধিগে অন্ধকার ও ভর্ক্ক -জাল বিস্তৃত হইবেক।

৬। যাঁহারনিগের পোতলিক ধর্মে শ্রদ্ধা নাই, অথচ যাঁহারা এক্ষ-জ্ঞানেরও অধিকারী নহেন, এক্ষক্ত ব্যক্তি তাঁহারদিগের সহিত উঞ্জ-ভক্ষে প্রবৃত্ত ন। হইয়া যথা-অধি-কার, যথা ধারণা ভাঁহারদিগকে এক ঈশ্বরের উপাসনায় আনয়ন করিবেন। যাহাতে ভাঁহাদের ঈশ্বরের অন্তিত্তে বিশ্বাস ও ভক্তির আধিক্য হয়, এমত সকল প্ররমারোগ্য জনক উপদেশ প্রদান করিবেন। সর্ক্রনা ভাঁহারদের আজার পরিচয় লইয়া তাঁহারদের প্রকৃত অভাব জ্ঞাত হইবেন।

সেই অভাব পূরণের উপায় তাঁহারদের আত্মাতেই আছে;
অনুসন্ধানদ্বারা ভাহা অবগত হইয়া, তাঁহারদের আত্মার
দ্বারা সেই অভাবকে আত্মীয়ভাবে পূরণ করিয়া দিবেন
এবং অধিকারের উন্নতি অনুসারে ক্রেমে উচ্চ জ্ঞান
ও প্রীতির ভাব শিক্ষা দিয়া তাঁহারদিগকে প্রকৃত এক্ষোপা–
সনায় আকর্ষণ করিবেন। প্রাচীন শাসন অভাবে তাঁহারদের মধ্যে স্থরা, নৃত্যগীত, রঙ্গরস মিধ্যা আহার ব্যবহার
প্রচলিত থাকিতে পারে, অক্ষন্ত ব্যক্তি তাহাতে কোন
মতে উৎসাহ প্রদান করিবেন না, প্রত্যুত সর্বানা ভগবানের
নাম-সহকারে বিবিধ নীতিগর্ভ ধর্মোপদেশ দ্বারা তাঁহার
দিগকে শাস্ত করিবেন। এই প্রকার শান্তিযোগে তাঁহারা
ভক্ষযোগের অধিকারী হইবেন।

- ৭। ত্রক্ষজ্ঞ ব্যক্তি রুখা আমোদ প্রমোদে কাহাকেও ধন, শরীর ও সম্মতি দ্বারা উৎসাহ দিবেন না। যাহা করিলে সুরাপায়ী, অলস, বেশ্যা, চোর, উৎকোচপ্রিয়, পরনিন্দুক প্রভৃতি ব্যক্তির স্বেচ্ছাচারের পোষকতা হয়, সেকার্য্য হইতে সাবধানে দূরে থাকিবেন।
- ৮। ত্রেলোপাসক জীবন নির্কাহজন্য অবশ্যই ব্যবসায়াদি কর্ম করিবেন; কিন্তু কর্মেতে কখনও জড়িত হইবেন না। দৈনিক কর্ম সকল শীত্র শীত্র স্থচাকরপে নির্কাহ তারা মুক্তি গ্রহণ করিবেন। মধুমক্ষিকার ন্যায় পক্ষমুক্ত হইয়া সংসারের মধুপান করিবেন, কিন্তু পিপীলিকার ন্যায় তাহাতে ভূবিয়া থাকিবেন না। তাহা হইলে তাঁহার কর্ম তাকা উভয়ই

পण रहेदवक । न्याया-क्रथ ममज्ञ, न्यायाक्रथ छेथाज्ञ, यथा-मंक्रि, यथाखान এবং यथाविश्वाम व्यवहात हाता क्रीविका-श्रमाञ्चक कर्ष ममाधार अदः छेथाळ थित्रमान विद्याम এবং সংসারের ব্যাপার সমস্ত দর্শনাবেক্ষণান্তে যে সমগ্র অবশিক থাকিবেক, ভাহা পরম পবিত্র, পরম-শান্তিপ্রদ পরমানন্দ-জনক ব্রহ্মারাধনার, ব্রহ্মজ্ঞান প্রতিপাদক গ্রন্থ পাঠে, ব্রহ্মনাম গানে, ব্রহ্মনাম দানে, কনিষ্ঠাধিকারীকে উপদেশ প্রদানে, দেব প্রসঙ্গে, মঙ্গল প্রসঙ্গে নিয়োগ করি-বেন; এবং প্রীভি ও প্রদ্ধাতে প্লাবিভ হইয়া, যথা দিনে যথা সময়ে ব্রাহ্ম সমাজে গমন করভ ব্রাক্ষোপাসনা, ব্রহ্মগুণ গান এবং ব্রহ্মনাম প্রচার করিবেন।

## দশম-অধ্যায়।

#### ত্রাহ্মসমাজ ও ত্রন্নজ্ঞান।

ত্রদ্ধজ্ঞানের সমবেত আলোচনা। সবল ও ছুর্বল সমুদর ভদ্রলোকের জন্য সাধারণ উপাসনা ও উপদেশ।

১। ত্রাক্ষসমাজের তিনটি ভাগ থাকা উচিত। প্রথ-মতঃ ত্রক্ষজানালোচনা ও উন্নতভাবে ত্রক্ষোপাসনা করার বিভাগ; দ্বিতীয়তঃ সবল, হুর্ক্ষল, সমুদয় ভদ্রলোকের জন্য সাধারণ উপদেশ ও উপাসনার বিভাগ; তৃতীয়তঃ হুর্ক্ষলা-ধিকারীগণকে তাঁহারদিগের স্ব স্ব ধারণানুষায়ী কনিষ্ঠো-প্রসার যোগে জ্ঞান ধর্ম শিক্ষা দেওয়ার বিভাগ।

- ২। এই ত্রিবিধ বিভাগের মধ্যে প্রথম দুই প্রকারের উপাসনা ও আলোচনা ত্রাহ্মমাজগৃহে হইবেক। শেষাক্ত প্রকারের উপদেশ বাহিরে প্রদত্ত হইবেক। ফলে, তাহার নিয়ম, পদ্ধতি প্রভৃতি ত্রাহ্মমাজের কার্য্যালয় হইতেই লিপিবদ্ধ ও প্রচারিত হইবেক।
- ৩। ত্রাক্ষদমাজে যে ত্রক্ষজ্ঞানের আলোচনা হইবেক **ua**ং य मर्ख माधात्रागत छेशामना इटेरिक, जाहात मरधा কখনই যেন পরিমিত দেবদেবীর নাম গন্ধও না থাকে। কেবল ব্রহ্মই ব্রাহ্মসমাজের গতি, মুক্তি, আদর্শ, উদ্দেশ্য থাকিবেন। সেই মহোচ্চ লক্ষ্যই মানব মাত্রের গম্য স্থান হইবেক। কনিষ্ঠোপাদকেরা স্ব স্ব বিচিত্র ধর্ম-মত সকল তাহারই সোপান-স্বরূপে অবলম্বন করিবেন। অতএব मिहे পূर्न ও উচ্চ-আদর্শ যাহাতে অপ্পারা নিল্ল না হয়, অথবা ভাহার স্থলে যাহাতে কোন পরিমিত মূর্ত্তি অথবা পরিমিত ভাব আরুট না হয়, ত্রন্ধোপাসক-দিগকে এমত সাবধান থাকিতে হইবেক। ত্রেলের মহোচ্চ হৃণয়-প্রফুল্ল-কর ভাবকে অম্প-বুদ্ধি উপাসকদিগের অনুরোধে পরিমিত করিয়া ফেলিলে কালেতে ত্রাক্ষসমাজে প্রমমুক্তি-প্রদ ত্রক্ষজ্ঞান, ত্রক্ষবিদ্যা, ও ত্রক্ষজ্ঞানীর অভাব হইবেক। ফলে, স্ক্রপতে ব্রহ্মজ্ঞান বা ব্রহ্মজ্ঞানীর অভাব হইবেক না। তবে এই মাত্র হুঃথের বিষয় হইথেক যে, ত্রাক্ষসমাজের সহিত म बन्नकान वा बन्नकानीत कान मः अव थाकिरक ना।
- ৪। উন্নত ত্রকজ্ঞানের আলোচনা, ত্রক্রপ্র-চিন্তন, ত্রক্রবোগ-সাধন, ত্রক্রের ভাব ধারণ, ত্রক্রদর্শন, ইত্যাদি

উপাসনা কার্য্যের নিমিতে সময়ে সময়ে প্রত্যেক আব্দান সমাজস্থ উচ্চাধিকারীগণের অধিবেশন হওয়া নিভাস্ত কর্ত্তব্য। তাহাতে আক্ষামাজের মধ্যে এক্ষ, অক্ষজান, আক্ষাধর্ম, অক্ষবিদ্যা প্রভৃতি মহা-প্রাণ সঞ্চারিত হইতে থাকি-বেক; এবং সেই আলোক সমূখে দেখিয়া কনিষ্ঠোপাসকেরাও আপন আপন অধিকারের মধ্য দিয়া জাগিয়া উঠিবেন।

৫। মाনবের যেমন বিশেষ বিশেষ সবল বা ছুর্বলাধি-কার স্মাছে, তেমতি সমস্ত মানবের ঈশ্বরোপাসনার এক সাধা-রণ অধিকার আছে। সাধারণ লোকের মধ্যে কেহ এদাকে আকাশই ভারুন, কেহ ভেজই ভারুন, কেহ চতুভু জ বলি-য়াই ভারুন, আর কেহ নিরবয়ব, মঙ্গলন্তরপই চিন্তা কঞ্ন, কিন্তু তাঁহার কৰুণা, তাঁহার প্রেম, তাঁহার দয়া সক**লেই** বুঝিবেন। অতএব ব্রন্মতন্ত্রে মধ্যে যে যে ভাগ সাধারণতঃ সকলে একেবারে হানয়দম করিতে পারে, এমত সকল বিষয়ের উপদেশ ও ব্যাখ্যাদারা ত্রাক্ষদমাজের সাধারণ উপাসনা বিভাগের কাষ্য নির্বাহ হওয়া উচিত। কিন্ত ইহা বলা বাহুল্য যে, তথা কাহারো বিশেষ অধিকার লক্ষ্য कतिया कनिष्ठां भागनात উপদেশ मिख्या याहे (वक ना, धदर অতি উচ্চ ত্রন্মজ্ঞানও বিহুত হইবেক না। তথাপি যখন সকলকে ক্রমে ক্রমে অব্দ্রজানে আকর্ষণ করা উচিত, তথ্ন তাদৃশ প্রকাশ্য সামাজিক উপাসনা ও উপদেশ যেন এল-জ্ঞান শিক্ষার আনন্দজনক উৎসাহ স্বরূপ হয়।

৬। তাদৃশ সাধারণ উপাসনা-সভাতে কোঁন প্রকার সাম্প্রদায়িক ভাব থাকা উচিত নহে। তথা তালদিগের

যেমন অধিকার, অন্যেরও তদ্ধেপ। স্তর্রাৎ ত্রাহ্মগণের বা অন্যের সাম্প্রদায়িক ভাব তথা যেন প্রকাশ না পায়। বর্ত্তমান ত্রান্দেরা ক্রমেই এক সাম্প্রদায়িক মতে আবদ্ধ হই-ভেছেন। অভএব সাধারণ ত্রন্ধোপাসনা সভায় অন্যান্য সম্প্রদায়ের ত্রন্ধাম প্রবণের যেমন অধিকার আছে, ত্রান্ধ-দিগের তাহা অপেক্ষা অধিক অধিকার নাহি। এই কথা সকলের অবগত হওয়া উচিত। ত্রান্ধেরা যদি আপনাদের সাম্প্রদায়িক ভাবের সহ ত্রাক্ষোপাসনা করিবার মানস করেন তবে তাহার জন্য স্বতন্ত্র সমাজ বা ভজনানয় করুন। তাদৃশ উপাসনা মন্দিরের নাম ত্রান্ধসমাজ রাখা উচিত হইবেক যদি তাঁহারা সেনাম রাখেন, তবে তাহার সহিত এতাবত কালের প্রচলিত ত্রান্মসমাজের কোন সম্বন্ধ নাই। তাঁহারা যদি আক্ষ-দলের নাম আক্ষমমাজ রাখেন, তাহারও সহিত প্রাচীন ব্রাহ্মসমাজের কোন ছন্দাংশ নাই। অত্রে প্রাচীন ত্রাহ্মসমাজ স্থাপিত হইয়া পরে ত্রাহ্মদল হইয়াছে। অভএব ব্ৰাক্ষদলকৈ যদি আর ব্ৰাক্ষদমাজ না বলা যায়, এবং "ত্রাহ্মসমাজ" পূর্বে যে উপাসনা স্থানকে রুঝাইত যদি কেবল তাহাই বুঝায়, তবে অনেক গোলযোগ নিবা-রিত হইবেক। তাহা হইদেই ত্রাক্ষসমাজ এক মাত্র खाक्तानलात इंख इंदेरिक ऐक्तांत शाहेशा मकल मञ्जानारात्र অভেদ-সন্মিলন ক্ষেত্ৰ হইয়া উঠিবেক।—

৭। কলিকাতার রাজা রামমোহন রারের প্রতিষ্ঠিত যে প্রাচীন আক্ষমাজ আছে, তাহাতে আন্দিগের সাম্প্র-দায়িক মতের বড় আন্দোলন দেখা যার না। যদিও ভাহার কর্তৃপক্ষের। ভারতীয় তুর্বলাধিকারীগণের আত্মার বাভাবিক আবশুকীয় কনিষ্ঠ ধর্মের উপদেশ দিভে প্রকাশুরূপে
দণ্ডায়মান হয়েন নাই, কিন্তু তাঁহারদের অভিপ্রায় ও
উদ্দেশ্যকে অতি উদার বোধ হইতেছে। তাঁহারা মুক্ত
কঠে এইরূপ বলিয়াছেন যে——

"সমাজ বন্ধনে মুসলমান ও খৃফীনদিগের ন্যায় ত্রাহ্ম-দিগের অতি ব্যস্ত হইবার প্রয়োজন নাই।" (ভত্ত্বোঃ, প্রাবণ ১৭৯১)।

"ইতিহাসে দৃষ্ট হইবে যে সমুদয় মনুষ্য জাতি সাধারণতঃ সমান উন্নতিতে কখনই আরোহণ করে না।"
তত্ত্ববোঃ, কার্ত্তিক ১৭৯১) "স্পেষ্টই দৃষ্ট হইতেছে যে সেই
আছকালের জড়োপাসনা অনেকের নিকট শ্রেষ্ঠ-প্রণালী
বলিয়া অদ্যাপি পরিগৃহীত রহিয়াছে। সেই কম্পিত দেব
দেবী সকল অনেকের ভক্তিহত্তে অছাপি অনুষ্যত হইয়া
আছে এবং সভ্যাভিমানী প্রসিদ্ধ জাতি সকলের মধ্যেও
মনুষ্যোপাসনা মহা সমারোহে অনুষ্ঠিত হইতেছে।" তত্ত্বোঃ

"অনেকে পরিমিত মনুষ্যত্কেই সাধ্যানুসারে বিস্তৃত করিয়া, মনুষ্যের স্নেহ, প্রেম, দয়াকে, মনুষ্যের মনকে, কম্পানা দারা দীর্ঘতর করিয়া মনোবিহীন ঈশ্বরবাধে আরাধনা করিতেছেন। এতাবতা আমরা ইহাঁরদিগের কাহায়ো প্রতি য়ণা প্রদর্শন করিতেছি না; কেবল এই মাত্র বলিতছি যেমন একদিকে অনেক আত্মা অপেক্লাকৃত উন্নতি লাভ করিয়াছে, সেইরপা অন্যদিকে এখনুও অনেক আত্মা বর্তমান উন্নতির নিম্নে সঞ্চরণ করিতেছে। তাত্মধর্ম যে

উন্নত ভাব প্রদর্শন করিতেছেন মনুষ্যজ্ঞাতি এখনও তাহার নিমে অবস্থান করিতেছে, ইহাতে আমরা কিছুই আশ্চর্য্য বোধ করিতেছি না। ঈশ্বরের ক্রমোন্নতির ব্যবস্থানুসারেই মনুষ্য জ্ঞাতি জড়োপাসনা আরম্ভ করিয়া ক্রমে ক্রমে তাহারই সন্নিহিত হইতেছে। ইহাতে ঈশ্বরের করুণাকেই ধন্যবাদ করিতেছি; এইরূপ না হইলে মনুষ্যজ্ঞাতি ধর্মাশূন্য হইয়া থাকিত; এইরূপ ব্যবস্থা থাকাতেই যাঁহার যেরূপ সাধ্য তিনি তদনুসারেই ঈশ্বরের নিকট গমন করিবার নিমিতে চেফান্বিত আছেন। মনুষ্য সাধ্যানুসারে জড়ের উপাসনা করুন, অথবা ঈশ্বরের পূর্ণভাকে শ্বন্যর ন্যায় অনবলম্বনীয় ভাবিয়া ধাত্রী-কার্য্যের নিমিতে কোন তেজস্বী পুরুষের অনুসন্ধান করুন; ইহার কোনটিই তুস্তর নরকের ছেতু নছে। প্রত্যুত সমুদরই ত্রাক্ষধর্ম্বের উন্নতিতে আরোহণ করিবার সোপান-স্বরূপ।" তত্ত্বোঃ, কার্ত্তিক ১৭৯১।

"ঈশ্রেরও এই নিয়ম দৃষ্ট হইরা থাকে যে তিনি সকল প্রকার উপাসককেই তৃপ্তি ও শান্তি প্রদান করেন। এমন কি পৌত্তলিক তাঁহার পুত্তলিকার প্রতি শ্রন্ধা ভক্তি সহ-কারে পুশ্লচন্দন ও নৈবেদ্যাদি প্রদান করিয়া অনির্বাচনীয় আনন্দ ও তৃপ্তিলাভ করেন। ॥ ॥ ॥ য় য়তরাং সকল ব্যক্তিরই উপাসনা অপেক্ষাকৃত উৎকৃষ্ট ও অপেক্ষাকৃত নিকৃষ্ট, ইহা মনে করিয়া রাখিতে না পারিলেই আন্দর্শরের উপদেষ্টারা সাম্প্রদায়িক ধর্ম্মের উপদেষ্টারা সাম্প্রদায়িক ধর্ম্মের উপদেষ্টার হইরা পাড়বেন। আমারদের বলিবার উদ্দেশ্য এই যে, যিনি ঈশ্রের বিষয় যে রূপ বুঝিয়াছেন তিনি সেইরপ ভাবেই

তাঁহার উপাসনা করুন, বুঝিবার অপেক্ষাতে উপাসনা স্থাতি না থাকে। ত্রাক্ষধর্মের উপদেষ্টা তাঁহার সেইরপ উপা-সনার মধ্য দিয়া তাঁহার আত্মাকে উন্নত করিবার চেষ্টা করিবেন, তাঁহার উপাসনার উৎকর্ম আপানা হইতে হইবে।" (ভত্ত্ব-বোঃ পৌষ, ১৭৯১।)

৮। প্রাচীন ত্রাক্ষসমাজের এই যে কয়েকটি কথা এখানে উদ্ধৃত করা গোল আমারদের প্রায় সমুদয় অভিলাষ তাহার মধ্য দিয়া প্রকাশ পাইতেছে \*। এখন তাঁহারা যদি তদনু-সারে কার্য্য করিতে ত্রতী হন এবং বাহিরের নিমিত্তে প্রচানরক নিমুক্ত করিয়া দেন, বোধ হয় তাহা হইলে ভারতের অশেষ উন্নতি হইতে পারিবে।

১। অতঃপর ত্রাহ্মনমাজ যাহাতে ত্রহ্মজ্ঞানে পুষ্ট থাকে তদ্বিয়েও প্রাচীন সমাজের ঔদার্য্য প্রকাশ পাইতেছে। ত্র্বলাধিকারিগণের প্রতি তাঁহারদের যেমন ঔদার্য্য দেখা

<sup>\*</sup> এই প্রস্তাব যন্ত্রালয়ে প্রেরণ করিবার সময় ১৭৯৩ শকের জৈয়র্চমাসের ভব্ধবাধিনী পত্রিকার এই প্রকারের আর একটি পোষকতা পাওরা গেল যথা—
''যেরপ ধর্ম প্রচার ভারতবর্ধের অদাকার নিস্তেজ হৃদরে তেজঃ সঞ্চার করিতে,
নিদ্রিত ভারতবর্ধকে জাগরিত করিতে, শতধাবিভক্ত ভারতবর্ষকে প্রণয় ও
দেশহিতিযীতার নামে এক করিতে সমর্থ হইবে, যেরপ ধর্ম প্রচারে ভারতবর্ষীরদিগের অন্তঃকরণে দেবত্রতের দৃঢ় প্রতিজ্ঞা, মুধিষ্ঠিরের সত্যাসুরাগ, লক্ষণের
জিতেব্রিয়তা এবং পুরাতন তাপসগণের ব্রহ্মচর্যার ভাব পুনরাশয়ন করিতে
পারিবে, যেরপ ধর্মপ্রচারে ভারতবর্ষ উর্দ্ধে ঈশ্বর ভক্তি এবং লৌকিক জগতে
লোকন্থিতি এই ছই স্থিরতারকের প্রতি অনিমেণ দৃষ্টি রাখিয়া সর্মতোমুগ
উরতিসহকারে ক্রমে পৃথিবীর জাতি সমাজে আসন পরিক্রেছ্ন করিতে অধিকারী
হইবে, ভারতবর্ণের পক্ষে ভাহাই ধর্ম প্রচার"—ইতাাদি।

গেল, ত্রাক্ষসমাজের প্রতি—সবলাধিকারিগণের প্রতিও তাঁহারদের তেমনি ঔদার্য্য দেখা যাইতেছে। তাঁহারা কহেন যে, "ব্যক্তি বিশেষ যতই নিম্নে অবস্থান ককক, আদর্শ উচ্চ-স্থানেই থাকিবেক।" (ভত্ত্বঃ-বোঃ মাঘ, ১৭৯২।)

১০। এতাবতা প্রাচীন ত্রাক্ষসমাজে যখন সাম্প্রদায়িক গোলমাল নাই, অথচ যখন তাহার উপদেশ সকল মহাত্রক্ষ-জ্ঞানকে প্রসব করে, তখন তাহার প্রকাশ্য উপাসনা সভায় এবং সেই প্রণালীর অন্যান্য সমাজে কোন সম্প্র-দায়েরই উপস্থিত হওয়ার বাধা নাই। কিন্তু ইতর লোক-দিগের নিমিতে সাধারণ উপদেশের স্বতন্ত্র প্রণালী সৃষ্ট করা নিতান্তই কর্ত্ব্য, সে বিষয়ে স্থানান্ত্রে উল্লিখিত হইল।

## একাদশ অধ্যায়।

#### ------

# धर्म-नाग्नक ।

- ১। যাঁহারা ক্রিফ, জ্রীরামচন্দ্র ও বিশুখ্রীষ্ট প্রভৃতি পুরুষকে ব্রহ্মবোধে পূজা করেন, ভাঁহারা দুর্বলাধিকারী। ভাঁহারদের ভদ্রপাচরণে আমারদের আপত্তি নাই। ফলে, ভাদৃশ উপাসনা করিতে করিতে ভাঁহারা যাহাতে পরম মুক্তিপ্রদ সনাতন ব্রহ্মজ্ঞানে আগমন করেন, ইহাই আমার-দের ইছে।।
- ২। যাঁহার। উক্ত পুৰুষদিগকে মনুষ্য বলিয়া বিশ্বাস করেন অথচ অভ্যন্ত ও পরমভক্ত ও মুক্তিদাতা ধর্মনায়করূপে

উপাসক-সম্প্রদার বিশেষের শিরোদেশে স্থাপন করিতে চান, তাঁহারদের তদ্ধেপাচরণে আমারদিগের আপত্তি আছে।

- ৩। পরমেশ্বরের বোধ সকলেরই আত্মাতে। অতএব পরমেশ্বরের উপাদনায় সকলেরই আত্মীয়া অধিকার। তাহাতে অধিকারের দেক্লিয় বশত কোন ব্যক্তি সেই ভগ-বানকে ক্ষণ্ট বলুক বা খৃষ্টই বলুক বা চৈতন্য মহাপ্রভুই বলুক, তাহাতে তাহার অধিকার আছে।
- ৪। কিন্তু কোন মানবকে মানব জানিয়া দেবতার ন্যায় পূজা ও ভক্তি করিবার নিমিতে কোন ব্যক্তির আত্মা তত-খানি লালায়িত নহে। তথাপি কোন পুক্ষকে ভগবদ্ভক্ত জানিলে বা কোন পুক্ষের মহৎগুণ দেখিলে, বা তাহা থাকা বিশ্বাস হইলে, তাদৃশ পুক্ষের প্রতি যথোচিত শ্রদ্ধার উদয় হয়; তাহা স্বাভাবিক। কোন্ অর্বাচীন তাহাতে আপত্তি করিবে ? ফলে, তাদৃশ পুক্ষকে যে সকলেই সেইরপ মহৎ ও পরমভক্ত বলিয়া বিশ্বাস করিবে এমত প্রত্যাশা করা ভ্রম।
- ৫। জানিলে ও বুঝিলে তো লোকে সেরপ পুক্ষের প্রতিভক্তি করিবে ? কিন্তু তাহা জানা বা বুঝা বিশিষ্ট প্রমাণ সাপেক্ষ। ঈশ্বরের অন্তিত্ব ও করুণা যেমন ব্যক্তি-মাত্রের হৃদয়ে অন্ধিত রহিয়াছে, ক্ষ্ণ বা খুফের অন্তিত্ব বা মহামহত্ব তদ্রূপ হৃদয়ে মুদ্রিত নাহি। স্নতরাং বহু আয়াস স্বীকার করিয়া তাঁহারনের ধর্মনায়কত্ব সপ্রমাণ করিবার নিমিত কটি-বন্ধন করা নিষ্পুরোজন।
- ৬। তুমি বাইবেল দারা খৃষ্টের, মহাভারতাদি দারা ক্ষের, চৈতন্য-ভাগবৎ দারা চৈতন্যের, কোরাণ দারা

মহন্দদের মাহাত্ম্য প্রমাণ করিবে; কিন্তু যাঁহার। তাঁহার-দিগকে ঈশ্বরের অংশ বা অবভার বলিয়া মানেন, তাঁহারাও ভাহাতে আপত্তি করিবেন, এবং যাঁহারা সেরূপ না মানেন ভাঁহারাও ভাহাতে আপত্তি করিবেন।

৭। তথাপি তুমি যদি খৃষ্ট বা চৈতন্যকে তোমার ধর্মনায়ক কর এবং তাঁহারদিগের প্রতি ভক্তি করা ধর্মের অঙ্গরূপে স্থাপন কর, ভবে তুমি এক মূতন কীর্ত্তি করিলে। তুমি খৃষ্টকে দেখ নাই, তাঁহার চরিত্র বাইবেলে পড়িয়াছ, এবং জনকতক সাহেব তাঁহাকে নবীনবেশে সাজাইয়া তোমার কর্ন দ্বারা তাঁহাকে দেখাইয়াছেন। এখন বাইবেলের খৃষ্ট-চরিত্রে যদি ভুল থাকে ভবে এ সাজসজ্জা কম্পিত হয় কি না? চৈতন্যের বা মহন্মদের যে সকল চরিত্র প্রকাশিত হইলে তোমার কার্য্য-উদ্ধার; হয়, তুমি চৈতন্য-ভাগবৎ ও কোরাণ ইইতে তাহা নির্কাচন করিয়া তাঁহার-দিগের অঙ্গরাণ করিতেছ, তাহা কি কম্পনা নহে? তুমি মানসনেত্রে তাঁহারদিগকে সেই নববেশে দেখিয়া ধর্মের অঙ্গরূপে ভক্তি করিতেছ, তাহা কি কম্পনা নহে ? আমরা ইহাকে একরপ নবতর পৌতলিকতা বলি।

৮। প্রত্যেক লোককে ক্রমে ক্রমে পৌতলিকতা হইতে উদ্ধার করিয়া যথন ব্রেক্ষর উন্নত উপাসনায় লইয়া যাওয়াই আমারদের উদ্দেশ্য, তখন ভারতীয় তেত্রিশ কোটী
দেবগণের মধ্যে ,এইরপ নবতর নরপূজা যাহাতে প্রবিষ্ট
না হয় তাহাই আমারদের ইচ্ছা।

১। এদেশীয় অভিনব ত্রাক্ষেরা যখন বহু ইংরাজী আন্থ পাঠ করিয়া দেখিলেন যে ইউনিটেরিয়ান খৃষ্টান সম্প্র-দায় ও অপরাপর ইউরোপীয় ও মারকিন একেশ্বরবাদীরা খুকতে ধর্মাশিক্ষার প্রধান আদর্শ ও গুরু করিয়া রাখিয়াছেন, তখন তাঁহারদেরও মনে ইচ্ছা হইলু যে বিলাতের ও এমে-রিকার একেশ্বরবাদীরা যদি খৃষ্টকে ধর্মনায়ক করিলেন, ভবে এদেশের ত্রাহ্মদিগেরও খৃষ্টকে ধর্মনায়ক ও ধর্ম-শিক্ষার আদর্শ করা উচিত। এই ভাবটি তাঁহারদের মধ্যে গোপনে গোপনে বৃদ্ধি পাইতে লাগিল। ১৭৮৬ শকের পেষিমাসে ত্রান্সমাজ স্বতন্ত্র স্বতন্ত্র চুইটি দলে বিভক্ত ভাহার পর হইতে অভিনব ব্রান্মেরা খৃষ্টকে আদর্শ করার ঔচিত্য বিষয়ক মত প্রচার করিতে লাগিলেন। তাঁহারদের মনে যে ঐ ভিন্নজাতীয় ভাবটি পূর্বে হইতেই প্রতিপালিত হইতেছিল, বোধ হয় প্রাচীন ত্রান্দোরাও একটু একটু করিয়া তাহা বুঝিতে পারিয়াছিলেন। 🗃 যুক্ত প্রধান আচার্য্য মহাশয় হিমগিরি হইতে প্রতিনির্ত্ত হইয়া কলিকাতা ত্রাদ্মসমাজে ১৭৮০ শকের ২৯ শে পৌষ যে বক্তৃতা করেন তাহাতে ঈশ্বর ভিন্ন অন্য আদর্শের অনুকরণ করা যে অশ্রদ্ধেয় ও নিক্ষট তাহার ইঙ্গিড আছে, এবং ভবানীপুর ত্রাহ্মসমাজের কয়েকটি বক্তৃতাতেও ভাহার আভাষ রহিয়াছে। তথাপি বোধ হয় অভিনব ত্রাহ্মদিগের সংসর্গগুণে তখন প্রাচীন ত্রান্ধেরাও অনেকটা বিভ্রাস্ত হইয়া নানাবিধ বিজাতীয় ভাবের অনুকরণ করিতে প্রবত হইয়া-ছিলেন। ফলে ভাহার সভ্যতা নিরূপণ করা স্কৃতিন; কেননা সে সময়ে তত্ত্বেধিনী পত্তিকার 'সম্পাদন-কার্য্য অভিনব ব্রাহ্মগণের হস্তে ছিল। তাঁছারা অবশ্য ভাহাতে আপনারদিগের মনোগত ভাবই প্রকাশ করিতেন। কিন্তু ১৭৮৬ শকের যে পোষমাসে ব্রাহ্মগণের পার্থক্য হইল, সেই পোষমাসের পত্তিকাতেই ধর্ম্মের মধ্যে খৃষ্টকে আদর্শ বা গুরুরপে স্থাপন করা যে নিতান্ত অনুচিত ভাহা প্রদর্শনার্থ এক্, ডবলিউ, নিউম্যান ক্রড ধর্মনার্কভার অবৈধতা বিষয়ক এক স্থাণিষ্ঠ ইংরাজী প্রস্তাব প্রকাশিত হইল।

১০। অভিনব ত্রান্দেরা প্রথমত: মহল্লোক মাত্রকেই যে আদর্শ ও ভক্তি করা ধর্মের অঙ্গ বলিয়া প্রকাশ করিতেন এমত নহে। প্রথমতঃ, ভাঁছারা অধিকাংশই এই বলি-তেন যে খৃফই একমাত্র আদর্শ ও ধর্মনায়ক। খৃফ কর্ত্তৃকই জগতের ধর্ম পরিক্ষত হইয়াছে, অতএব খৃষ্টকে গুৰু ও অনুকরণ করা ব্যতীত আক্ষমণাজের উন্নতি হই-বেক না। কিন্তু বোধ হয় তাঁহারা অচিরেই যথন দেখিলেন य विलाजी इ उक्कवीर्या अविधित नाम सम्बद्ध एक शृष्ट अपन-শীয় লোকদিগের কোমল ধাতুতে সংলগ্ন হইল না, তখন সেই খুফের সঙ্গে তাঁহারা চৈতন্যকে মিশ্রিত করিয়া দিলেন। তাহাতেও পাছে অন্যায় পক্ষপাত প্রকাশ পায়, এজন্যই বোধ হয় মহল্লোক মাত্রকেই ভক্তি করা ত্রান্সদিগের কর্ত্তব্য বলিয়া ক্রমে ঘোষণা করিতে লাগিলেন। ফলে, খুষ্টকেই বিশেষরূপে ত্রাহ্ম-ধর্ম-পথের নেতা করাই তাঁহার-দের প্রধান উদ্দেশ্য, মূলেও ছিল, এখনও রহিয়াছে। নতুবা বড় দিন ও গুড়্ফুাইডেতে মুক্দের নগরে যেমন খুটেইর

উপাসনা হইয়াছিল সেইরপ চৈতন্যের প্রতি তাঁহারদের তাদৃশ ভক্তি থাকিলে যথা তিথিতে অবশ্য তাঁহারও পূজা হইত। যাহা হউক, বোধ হয়, লোক-ভয়েতে খৃফের সেরপ প্রকাশ্য পূজা এখন স্থগিত হইয়াছে। স্বতরাং সে কথায় আর প্রয়োজন নাই।

১১। আমাদের মত এই যে, কোন এক ধর্মের মধ্যে এদেশে কোন এক মানবকে অভিনব রূপে নায়ক-পদে প্রতিষ্ঠিত করাই অনুচিত, কারণ তাদৃশ ব্যক্তিকে সকলে প্রধান বলিয়া মান্য করিতে বাধ্য নহে, পরং হয়তো কালেতে জ্ঞানের অভাব হইলে তাদৃশ মানবের প্রতি অতিরিক্ত ভক্তি প্রদর্শিত হইয়া তাঁহাকে একটি দেবতার পদে প্রতিষ্ঠা করা যাইতেও পারে। প্রাচীন দেবগণের অধীনতা হইতে মানব অনায়াসে মুক্ত হইতে পারিবে, কিন্তু তাদৃশ নবীন দেবগণের পাশ হইতে মুক্তি লাভ করা সহজ ব্যাপার হইবে না। হিন্দুশান্ত্রোক্ত দেবগণকে ত্রন্ধোপাসক শান্ত্রানুসারেই পরিত্যাগ করিবেন, কিন্তু ঐ রূপ অশান্ত্রীয় নায়ক—দেবেরা ত্রন্ধোপাসনার মধ্য পথে অচলের ন্যায় দণ্ডায়মান থাকি-বেক।

১২। অভিনব ত্রান্দেরা খৃষ্টকে সত্য-ধর্মের পূর্ণ আদর্শ বলিয়া গ্রহণ করিতেছেন, কিন্তু আমরা তাঁহার চরিত্রে অনেক লোষ দৃষ্টি করিতেছি। বাইবেলই সেই সকল দোষ প্রমাণ করিয়া দিতেছে। অতএব পুরারত্ত ও বিচার দারাও যে খৃষ্টকে ধার্মিকভার প্রধান আসনে প্রতিষ্ঠা করা অসম্ভব, তিনি কি মতে সকলের আদরণীয় হইতে পারেন? ১৩। মনে কর, কোন ব্যক্তি বা সম্প্রদার খৃষ্টের ঐরপ দোষ দেখিয়া খৃষ্টকেই মহলোক বলিয়া গ্রহণ করিলেন না; কিন্তু ধর্মকার্য্যে ও ঈশ্বরোপাসনার মধ্যে মহলোকের আদর্শ অবলম্বন করা ও মহলোককে ভক্তি করা অভ্যাবশ্যক, এ বোধ বদি তাঁহারদের মনে জাগৰুক থাকে, ভবে, সেই বোধানুসারে তাঁহারা খৃষ্টের পরিবর্ত্তে চৈতন্যকে সর্ব্বাপেক্ষা মহৎ ও গুৰু বলিয়া গ্রহণ করিতে পারেন। এইরপে কালেতে খৃষ্টীয়-ত্রাক্ষ, গোরাঙ্গীয়-ত্রাক্ষ, মহক্ষদী-ত্রাক্ষ দল হওয়ার বিচিত্র নাই। যদি ভাহাই হয় ভবে নানক পদ্বী, চৈতন্য-সম্প্রদায়, খৃষ্টীয় সম্প্রদায় ও মহক্ষদী-সম্প্রদায় কি দোষ করিল? অভএব ঈশ্বরোপাসনার মধ্যে কাহাকেও ধর্মনায়ক পদে বরণ না করাই কর্তব্য। সে ভাবকে মন ইইতে দূর করাই উচিত।

১৪। কিন্তু যদি নায়ক-বাদী-ত্রান্মেরা এমন কথা বলেন যে পুরারত্ত পাঠ দ্বারা ঐ সকল সাধুদিগের দোষ গুণ বিচারের প্রয়োজন নাই। শত শত লোক তাঁহারদের পদানত হইয়াছেন, তাঁহারদের দ্বারা জগতে শত শত উপকার হইয়াছে, অতএব তাঁহারদিগকে পূজা দেওয়া ধার্মিক মাত্রেরই কর্ত্তব্য। এই কথায় এই প্রশ্ন উপস্থিত হয় যে, আমরা কি অন্ধ হইয়া তাঁহারদিগকে ভক্তি করিব—না তাঁহারদের এক গুণ ধার্মিকভাকে বছগুণে কম্পিত করিয়া তাঁহারদের পূজা করিব ?

১৫ ৷ আর গুরুবাদী ত্রান্মেরা যদি এমন মনে করিয়া থাকেন যে, তাঁহারদের মধ্যে অনেকে এখনও খৃষ্ট, চৈতন্য, প্রভৃতি মহলোকের আদর্শতাও অবলম্বন ব্যতীত সাক্ষাৎ

সম্বন্ধে ঈশ্বরোপাসনার উপযুক্ত হন নাই, বিশেষতঃ বর্ত্তমান-কালে ইংরাজী শিক্ষার প্রভাবে অনেকে খৃষ্টের প্রতি বিশেষ পক্ষপাতী হইয়াছেন, সেই জন্য খৃষ্টকে বিশেষ করিয়া ও চৈতন্যকে অপ্প করিয়া সাধারণের ধর্ম-শিক্ষার আদর্শ করা গিয়াছে। তাহা হইলে তদ্রপ ত্র্বল ব্রাক্ষজানীদিগের নিমিত্তে সেই তাৎপর্য্যে স্বতম্ত্র উপাসনা স্থান করিয়া দেওয়া উচিত, যাহাতে তাঁহারা ও অন্যে স্পষ্ট বুঝিতে পারেন যে তাদৃশ কনিষ্ঠোপাদনা করিতে করিতে অন্তে বিশুদ্ধ ত্রন্ধোপাদনায় আরোহণ করাই তাঁহারদের লক্ষ্য। নতুবা তাঁহারদের স্থুল বুদ্ধি যোগ করিয়া ত্রন্ধজ্ঞানের আলোচনার পরম স্থান ত্রাহ্মসমাজকে চিরকালের নিমিত্তে কলঙ্কিতে ও স্থলোপাসনার মন্দির করা কর্ত্তব্য নহে। ত্রন্ধজ্ঞানে বিন্দুমাত ভ্রম ও তর্কু নাই, সর্ব্যাধারণের এই বিশ্বাস যেমন ভারতবর্ষে চির-काल थाकिया आमियारह, এখনও मেইরপই থাকা বিধেয়। তাহা হইলে ত্রন্ধজানই লোকের আদর্শ হইবেক; খৃষ্ঠ, रिष्ठका नरहा

১৬। বাক্ষসমাজের উদ্দেশ্য মহতর। বাক্ষসমাজ আপনি পরিশুদ্ধ ও স্থক্ষ-বাক্ষজানের ভাণার হইয়া যেমন ছর্কলাধিকারীকে তাঁহার স্বীয় ধারণা ও অধিকার অনুসারে উন্নত করিবেন, সেইরূপ অভিনব বাক্ষেরা যদি খৃটের ধর্ম-নায়কত্ব পরিত্যাগ না করেন, তবে তাঁহারদিগকেও ছর্কলা-ধিকারী জ্ঞান করত, তাঁহারদের সহিত তদনুষায়ী ব্যবহার করিতে ক্ষান্ত থাকিবেন না। কিন্তু এই ভ্রাংহয়, যে বাই-বেলে খৃষ্টশূন্য ব্রক্ষজান নাই—অতএব, বাইবেল-অবলম্বী

प्रस्त बाचारक विश्व बरकारियाननात्र श्राकर्यन कता वर् महत्व इटेरव ना ।

১৭। পুনরায় কহি, সাধুলোকদিগকে আমরাও মান্য করিয়া থাকি; কিন্তু আমরা গোঁড়ামি ও বিজ্ঞাতীয় অনু-করণের সম্পূর্ণ প্রতিকূল। উন্নত ত্রান্ধেরা আমারদের হিত কথা না শুনিলে আমরা কি করিতে পারি ? কিন্তু তাঁহারা যেন মনে রাখেন, এদেশে ঐরপ বৈদেশিক বিপত্তি যতই কেন ধর্মের নামে আগমন কফক না, ভারতীয় পরীক্ষা করা শাণিত ত্রন্ধান্তে কালেতে তাহা খণ্ড খণ্ড হইয়া যাইবেক।

# 'ছাদশ অধ্যায়।

#### ----

### আত্মীয় ও স্বজাতীয় অধিকার।

- যাহা আমারদের আত্মার যত নিকট তাহা আমার-দের তত আত্মীয়।
- ২। অচেতন অপেকা চেতন পদার্থ, পশ্বাদি অপেকা মানব, বিদেশী অপেকা স্থদেশী, এবং অন্যলোক অপেকা পিতা মাতা ক্রমে আমারদের অধিক অন্তরক। কিন্তু আমারদের আত্মার বিবেক, প্রীতি ও ব্রহ্মজ্ঞান তদপেকাও অধিক অন্তরক এবং তাহাই আমারদের "আত্মীয়-অধিকার।"
- ৩। য়াহা ,যত অন্তরঙ্গ আমরা স্বভাবতঃ তাহাতে ততই আকৃষ্ট থাকি। আআ ও ঈশ্বরের জন্য শিতা

মাতাকে, পিতা মাতার জন্য ভাতাকে, ভাতার জন্য খদে-শীকে, খদেশীর জন্য বিদেশীকে, মানবের জন্য জন্তকে, জন্তর জন্য অচেতনকে ত্যাগ করা যায়। ঈশ্বরকে কাহারো জন্য ত্যাগ করা যায় না।

৪। ঐ রূপ অন্যদেশীয় শাস্ত্র, ভাষা, ও ব্যবহার অপেক্ষা, মানবের স্বদেশীয় শাস্ত্রাদির সহিত অধিক ঘনিঠতা। তজ্জন্য স্বদেশীয় রীতিতে—স্বদেশীয় ভাষার স্তোত্র বন্দনা দ্বারা, যথা ধারণা, যথা অধিকার, ঈশ্বরের পূজা করায় সকলের স্বাভাবিক ইচ্ছা। কি খুফ রাজ্যে, কি ভারতে, কার্য্যেও তাহাই হইতেছে। ইহারই নাম "স্বজাতীয়-অধিকার"।

৫। কিন্তু সংদেশীয় শাস্তাদি যদি বিভিন্নচেতা অধিকারিগণের মধ্যে কাহারে। আত্মীয় অধিকারের অনুপাযুক্ত
হয়, তবে তাঁহার তাদৃশ শাস্তাদি পরিত্যাগ করিবার অধিকার আছে। বাইবেলে অতি স্থল ধর্মা নাই, অতএব খৃষ্টরাজ্যের অত্যন্ত দুর্বলাধিকারিগণ আপন আপন অধিকার
অনুযায়ী অন্য কোন স্থল ধর্মাবলম্বন করত বাইবেল ত্যাগ
করিতে পারেন। বাইবেলে উন্নত অক্ষজানও নাই, অতএব
বাইবেল পরিত্যাগে সে রাজ্যের স্বলাধিকারিগণেরও অধিকার আছে। বাইবেলে যে কিঞ্চিং ভক্তি প্রেমের কথা
আছে, সেই গুলি নির্বাচন করিয়া লইবারও তাঁহারদের
অধিকার আছে; অন্য দেশের শাস্ত্রে তৃদপেক। যে কিছু
উত্তম থাকে তাহাও উদ্ধার করিয়া লইবার অধিকার আছে।

- ৬। একজ্ঞান যে দেশের শাস্ত্রে থাকুক, সকলেরই পর-মাত্মীয়। তথাপি স্বজাতীয় শাস্ত্রে থাকিলে, আত্মীয় ও স্বজাতীয় অধিকার যুগপৎ চরিতার্থ হয়। স্বদেশের গৌরব জন্য আনন্দ হয়, সহজে বুঝা ও স্বদেশে প্রচার করা যায়।
- ৭। জনসমাজের মধ্যে সবল, তুর্বল—উভয় প্রকার অধিকারীই বাস করে। অতএব কেবল ত্রন্ধজ্ঞান-প্রতিপাদক
  শাস্ত্র থাকিলে ভারতের কি গোরব হইত ? হিন্দুধর্ম্মে সর্ব্ব
  প্রকার কনিষ্ঠাধিকারীর চিত্ত-প্রীতিকর ব্যবস্থা আছে এবং
  উচ্চাধিকারীর সম্ভোগার্থ ত্রন্ধ-প্রতিপাদক মহোচ্চভাব রাশি
  রাশি। নরপূজা সে উচ্চাধিকারের ত্রিসীমায় যাইতে পারে
  না। অতএব হিন্দুশাস্ত্র পরিত্যাগে ভারতীয় ত্রন্ধবাদিগণের
  অধিকার নাই।
- ৮। যাঁহারদের স্বজাতীয় শাস্ত্রে উন্নত জ্ঞান ধর্ম না থাকে, তাঁহারদের আত্মার মঙ্গল জন্য তাঁহার। অন্যজাতির শাস্ত্র হইতে উন্নত-ত্রেম্বজ্ঞান-প্রতিপাদক বচন সংগ্রহ করিতে পারেন। তাহাতে তাঁহারদের আত্মার অধিকার আছে। স্বজাতীয় অধিকার সেই আত্মীয় অধিকারের প্রতিকুলাচার করিতে পারে না; কিন্তু আমারদিগের শাস্ত্রে যখন সকলই আছে, তখন অন্য দেশের শাস্ত্র হইতে কি ঋণ করিব?
- ৈ ১। যদিও সকল আত্মাতে ত্রন্ধজানের অধিকার, কিন্তু তাহার উন্নতি কিয়ৎ পরিমান বহুদর্শিতা-সাপেক্ষ—পূর্ব্ব পুক্ষগণের উন্নতির নিদর্শন শাস্ত্রে। ত্রন্ধজান-বিষয়ক-শাস্ত্রই ঐ অধিকারপোষ্ক-বহুদর্শিতার প্রধান হেতু। সেই শাস্ত্র হইতে মানব পূর্ব্ব পুক্ষগণের ত্রন্ধজানের যে পরিমান পরি-

চয় পান, তাঁহার বিদ্যালের অধিকার সেই পরিমাণ উন্নতি লাভ করে।

১০। খৃফীনের কেবল বাইবেলই সম্বল। তাঁহার প্রধান উদ্দেশ্য ''খৃষ্ট আসিবেন," ''খৃষ্ট-আসিয়াছেন," এই স্নসাচার প্রচার। তাহাতে ত্রন্ধজ্ঞানের ভাব আদে আরু-मिक्रक, दिखीयुख: चूल। जामुभ वाहेर्यल इहेर्ड आपता কি ঋণ করিব ? তাহা যদি আমরা না করি তাহাতে আমা-দের দোষ নাই, বরং প্রতিষ্ঠা আছে। কিন্তু খৃষ্ঠানদেশের সবলাধিকারিগণ যদি হিন্দুশাস্ত্র হইতে জ্ঞান ধর্ম উদ্ধার করিয়া লন, তাহাতে তাঁহারদের বিশেষ প্রতিষ্ঠা। ফলতঃ, খুফকৈ স্থিরতর রাখিয়া তাঁহারা তাহাও লইতেছেন; এখন ভাহা দেখিয়া তাঁহাদিগকে অনুসরণ অর্থাৎ উদ্ধার করিতে হয় বলিয়া যদি আমরাও তাঁহারদের বাইবেল, মুসলমানের কোরাণ, ও কংফিউসসের গ্রন্থ প্রভৃতি হইতে ত্রন্মজ্ঞান প্রতি-পাদক শ্লোক সংগ্ৰহ করিতে যাই, ভাহা হইলে মহত্ত্ব প্ৰকাশ না হইয়াবরং হীনভাই প্রকাশ পাইবেক। আমারদের পূর্ব পুরুষগণের রক্ষিত শাল্রে যে পরিমাণ ত্রন্ধজ্ঞানের পরিচয়, তাহা আমারদিগের আত্মার ত্রন্মজ্ঞানাধিকারকে যত দূর উন্নত করিয়া দিতে পারিবেক অন্য দেশীয় বচন সকল ভাহার পোষকতা না করিয়া বরং সেই উন্নতির পথে নানাবিধ স্থুল ভাব নিক্ষেপ করিবেক।

১১। ভারতীয়-শাস্ত্রোক্ত অবতার বৃদ্দ ভারতীয় এন্দো-পাসনাকে তত পীড়ন করিতে পারেন নাই.। যত স্লেচ্ছ অব-তার খুফ, মারকিন ও ইউরোপীয় এন্দোপাসনার ব্যাঘাৎ করিতেছেন। ভারতীয় শাস্ত্রকারেরা রূপ নির্দ্ধেশ নামের উপাসনা ও অবলঘনকে একোপাসনার অধিকার হইতে স্পৃষ্ঠ বাক্যে পরিহার করিয়া গিয়াছেন; কিন্তু গৃষ্ঠীয় শাস্ত্রকার-কেরা ভাঁহারদিগের আশ্চর্য্য অবতারকে বর্জ্জন করিতে সাহসী হন নাই। খৃষ্ঠীয় শাস্ত্র অর্দ্ধ স্থল ধাতুতে নির্দ্ধিত। বাহ্য স্ক্রম, অন্তর স্থল—ইউরোপীরগণ সেই স্থল-ধর্মে আবদ্ধ রহিয়াছেন। তাঁহারদের মধ্যে বাঁহারা ইদানি এন্দোপাসনার অভিমুখে অনেক দূর আসিয়াছেন, তাঁহারাও বড় উর্দ্ধি খ্যের অবতারত্ব খণ্ডন করিয়াছেন; তদ্ভিন্ন তাঁহার একাধিপত্যের কিছুমাত্র খণ্ডন করিতে পারেন নাই।

১২। ইউরোপীয় গুৰুবাদী- দুর্বল বেশাজ্ঞানিগণ "খৃষ্টান" অর্থাৎ "খৃষ্টের দেবক" নামে যে পরিচিত থাকিতে চাহেন, তাহাতে আমারদের কোন আপত্তি নাই। কেননা খৃষ্টান পিতামাতার যোগে জন্ম, খৃষ্টান পরিবারে পালিত ও স্থপ-রিচিত খৃষ্টান নামে আচ্ছন্ন থাকিয়া, এই অভ্যাসরূপ দিতীয় প্রকৃতিকে তাঁহারা বিসর্জ্জন দিতে পারেন না। কিন্তু এদেশীয় ব্রাহ্মদিগের সে খৃষ্ট বা বাইবেলের প্রতি তদ্দেপ স্ব-জাতীয় অধিকার নাই।

১৩ । খৃষ্টের উপাসনায় যাঁহারদের স্বজাতীয় অধিকার আছে, তাঁহারা তাহারই মধ্যে থাকিয়া বাইবেল শাস্ত্র অনুস্নারে যত দূর সম্ভব উন্নত হউন। কিন্তু ইহাও বলা অনুচিত নহে যে, তাঁহারদের মধ্যে যাঁহারদের ত্রেপজ্ঞানের অধিকার আরো উন্নত হইবেক, তাঁহারদিগকে অধ্যাপক এফ্ ডবলিউ নিউম্যানের ন্যায়, অত্তে বাইবেল শাস্ত্র ও খৃষ্টান নামকে

পরিত্যাগ করিতে হইবেক। তথাপি তাদৃশ অবস্থায় তাঁহারা যভই কেন ব্ৰহ্মজ্ঞান-প্ৰতিপাদক অন্থাদি প্ৰণয়ন কৰুন না, তাহা তাঁহারদের প্রাচীনকালীন স্বজাতীয় ব্রন্ধজান-প্রতি-পাদক-শাস্ত্ররূপ-বহুদর্শিতার অভাবে, কখনই ভারতীয়-ত্রন্ধ জ্ঞানের সমকক্ষ হইতে পারিবে না। কাজেই তাঁহারা অন্তে ভারতীয়-ত্রদাজ্ঞান-প্রতিপাদক শাস্ত্রসমূহকে অত্যন্ত আদ-রের সহিত গ্রহণ করিবেন। ভারতীয় ধর্মাশাসন, রাজনীতি, উপাসনার ভাব, পরলোকের ভাব, প্রভৃতি যে অতি উৎকৃষ্ট ও পরমারোগ্যজনক এবং তাহা যে অতি পূর্ব্বকালে এদেশ হইতে গিয়া অসভ্য ইউরোপকে স্থসভ্য করিয়াছিল, একথা ইউরোপীয় বিজ্ঞ বিজ্ঞ গ্রন্থকর্তারা মুক্তকণ্ঠে স্বীকার করিয়া-ছেন। যখন ধর্ম সম্বন্ধে সর্ব্ব প্রকার উন্নতির স্রোতই এ দেশ হইতে প্রবাহিত হইয়া ইউরোপকে উর্বরা ও ফলবতী করিয়াছে, তখন ত্রক্ষজানের স্রোতও যে এই দেশ হইতেই সে দেশে যাইয়া তথাকার খৃষ্টান ধর্মের স্থান গ্রহণ করি-বেক ভাছা অসম্ভব নহে। " বাবু কেশবচন্দ্র সেন যথন ইং-লতে হিন্দুশাক্ত হইতে সত্য উদ্ধৃত করিতেন, তখন কত সমাদর ও শ্রদ্ধার সহিত তথাকার কেবল ভান্স নহে কোন কোন উন্নতিশীল নামধারী খৃষ্টানও শ্রবণ করিতেন, এমন কি হিন্দুশাল্রোদ্ধৃত সত্য তাঁহারা যেমন সমাদর করিতেন বাই-বেলের সভ্যকে ভেমন করিতেন না।" ইংলওের জ্ঞানী লোকেরা এইরূপ ঔদার্য্য প্রকাশ করেন বলিয়া আমাদের অভিনব ত্রান্ধেরা মনে করিভেছেন যে আমাদেরও উচিত তাঁহাদের বাইবেল হইতে সভ্য উদ্ধার করিয়া লই। কিন্তু ভাঁহারা

ইহা বুঝিভেছেন না যে, ধর্মসন্ধান্ধ খৃষ্টানদিগের সহিত আমারদের পরিবর্ত্ত সম্বন্ধ নহে। হিন্দুশান্ত্রের ব্রহ্ম-জ্ঞানগর্ভ বচন সকল ইউরোপীয়দিগকে যত মোহিত করিবেক 
তাঁহারদের বাইবেলের সর্ব্বোচ্চ কথাও আমাদিগকে তত 
মোহিত করিবেক না; কারণ আমারদের শাস্ত্রে তেমন কথা 
রাশিরাশি বিদ্যমান রহিয়াছে। এইরপে বিচারাভাবে 
অভিনব ব্রাহ্মদিগের দ্বারা ভারতে পুঞ্জ পুঞ্জ অভত ফল 
সমুৎপন্ন হইতেছে।

১৪। ঐ প্রকার বিচারের দোষ ব্যতীত, ইংরাজদিগের রীতি, নীতি, ভাবভঙ্গী অনুকরণ করার ইচ্ছাও আমার-দিগের যুবকগণের মনে বলবতী হইয়া উঠিয়াছে। কিন্তু অনর্থক কতিপয় ভাবভঙ্গী, রীতি, নীতির অনুসরণ করা কেবল হীনতা মাত্র। তাহাকে উদ্ধার বলে না, তাহা 'হীন-অনুকরণ' শব্দের বাচা। ইংরাজী বিভার যোগে এ দেশে যাহা আসিতেছে অনেকে তাহাই অনুকরণ করিতেছেন। ইংরাজেরা শিক্ষা দিলেন ভূত, প্রেত নাই, তাঁহারাও ভূত, প্রেত মানিলেন না; পশ্চাৎ ইংরাজী পুস্তকে লিখিল ভূত, প্রেত আছে, আবার মানিলেন। এ দেশের লোক মছ পায়ী ছিল না, মুবা পুকষেরা ইংরাজদিগের অনুকরণে পান করিতে শিখিলেন; পশ্চাৎ ইংরাজেরা স্থরাপান-নিবারণী সভা করিতেছেন দেখিয়া তাঁহারাও সভা করিলেন। একেশ্বর বাদী খৃষ্টানগণ কছিলেন যে, যিশুকে মানব-ধর্মের আদর্শ স্বরূপ গ্রহণ না করিলে মুক্তি নাই; তাঁহারাও যিওকে অব-लघन कतित्नन। व्यावात यनि हे द्रांदिकता करहन, विश्वति

ধর্মের মধ্যে রাখা উচিত নহে, তখন তাঁহারাও যিশুকে ত্যাগ করিবেন। হিন্দুশাসনকালে আমারদের দেশের দ্রীগণ এখনকার ন্যায় গৃহে ৰুদ্ধা থাকিতেন না! মুসলমানদিগের অনুকরণে বা ভয়ে আমারদের বর্ত্তমান অন্তঃপুর নির্মিত হইল। এখন ইংরাজের রাজ্য, অতএব আমারদের যুবাগণ আপন আপন জ্রীদিগকে বিবীদিগের ন্যায় সভা মজলিষে লইয়া যাইতে আরম্ভ করিয়াছেন। পশ্চাৎ যদি ইংরাজেরা অতিরিক্ত স্ত্রী-স্বাধীনতার প্রতিকূলে দণ্ডায়মান হন, তথন এদেশের লোকেরা আপনারদের স্ত্রীদিগকে গ্রহে প্রবেশ করা-ইতে পথ পাইবেন না\*। দেশীয় লোকেরা শাস্ত্র কথা শুনিবার বা শাস্ত্র পড়িবার অনুরোধ করিলে কেহ ভাহা আহ্য করেন না, কিন্তু ইংরাজেরা হিন্দুশাস্ত্র পড়েন দেখিয়া অনেকে পড়িতে জান। বান্ধালা সম্বাদপত্ত বা পুস্তক পড়িতে ভাল লাগে না, কেবল ইংরাজী পুস্তক ও সম্বাদপত্র পডিতেই ভাল লাগে। ইংরাজী ঔষধি ভাল, বাঙ্গালা ঔষধি মন্দ, रे दे ता की थाना जान, वाकाला थाना मन ; रे दे ता की शानती ভাল, বাঙ্গালা পণ্ডিত মন্দ; ইংরাজী বাইবেল ভাল, হিন্দু-শাক্ত मन ; इर्ताको मव ভाল, मिनी स मव मन ।

১৫। কিন্তু হে স্বদেশ-হিতৈষি ! তুমি এমন মনে করিও না যে সমুদয় ভারতবর্ম ঐরপ ইংরাজী ভাবে অনুবাদিত হইয়াছে। ইংরাজী উষ্ণ-বিছার প্রভাবে যে অপ্প-সংখ্যক

<sup>\*</sup> এই বর্ত্তমান সময়েই সাহেবেরা তাঁহোদের তাতিরিক্ত প্রী-স্বাধীনতায় বিরক্ত হয়। প্রাচীন কালের শাসন প্রণালীর পুনরাগমন প্রার্থনা করিতেছেন। —Saturday Review olde Englishman, 6th may, 1671.

লোকের চিত বিকার প্রাপ্ত হইরাছে, তুমি কেবল তাঁহারদেরই
মধ্যে ঐ বিজাতীয় ভাব বিরাজমান দেখিবে। তবে তাঁহার।
কতবিছা, এজন্য রাশি রাশি সংবাদপত্র ও পুস্তক লিখিয়া
এবং দেশে দেশে বক্তৃতা করিয়া আপনারদের আচরনের
ভাত ফল, আপনারদের উন্নতি, আপনারদের দল বৃদ্ধি
ঘোষণা করিতেছেন, তাহাতেই বোধ হইতেছে যেন ভারতবর্ষ আপনার যথাসর্বস্ব হারাইল; কিন্তু তাহানহে।

একবার গঙ্গাদ্বার হইতে সাগরসঙ্গম পর্যান্ত সুর-ধুনীর উভয় কূল দৃষ্টি কর, দেখিবে লক্ষ লক্ষ বালক, বৃদ্ধ, যুবা ও কুলবধূগণ উচ্চৈষ্বরে " মাতঃ শৈলস্থতা স্বপত্নী বস্থা " রবের ধর্মরাগ দারা গগন ভেদ করিতেছেন। একবার হিমাজী, ব্রহ্মপুত্র,পারাবার বেষ্টিভ ভারতের গ্রামে গ্রামে,নগরে নগরে ভ্রমণ কর. দেখিবে বৈষ্ণবদিগের ভজনক্ষেত্র হইতে '' প্রাণস্থা হরির নাম" উর্দ্ধে উঠিতেছে; শিবালয় সমৃহ হইতে "হর হর বিশ্বেশ্বর" শব্দ বিস্তৃত হইতেছে এবং দেবার্চ্চনা-জ্ঞাপক শধ্ব, মণ্টা, ঢাক, ঢোলের অশনি-নির্ঘোষে, দ্রীলোকদিগের পাষাণ ভেদী ভূলাভূলি-ধ্বনি ও মঙ্গল-গান মাতর্ভারত ভূমির দিখি-তান পরিপূর্ণ করিয়া তুলিভেছে। ঘরে ঘরে শিবালয়,ঘরে ঘরে বিগ্রাহ সেবা, অভিথি অভ্যাগতের সংকার, ঘরে ঘরে আছি শান্তি, স্বস্ত্যয়ন, ব্রতহোম, অনশন, চণ্ডী, ভাগবৎ, ভগবদ্গীতা, পুরাণ, তদ্রাদিপাঠ প্রভৃতি সমুদয় ভারত-ব্যবহার প্রচলিত রহিয়াছে।

১৭। ়যত সৃংখ্যক লোকের মধ্যে ঐ প্রাচীন ভাব বিরা-জিত আছে, ভাহার তুলনায় ত্রান্ধ সংখ্যাই বলা यात्र मा। धरेकंग यं खाचा हरेत्राष्ट्र, ভारात्र विश्मिष्ठिश्व वृक्षि हरेल्य ভात्र छ कान शतिवर्तन मक्ति हरेत्व ना।

১৮। স্বজাতীয় ভাবে মানবের স্বাভাবিক অধিকার।— সে অধিকার হইতে স্বভাবতঃ কেহই অই হইবেক না। যদি ইংরাজেরা ঋণকত স্বজাতীয় ধর্মাধিকার হইতে ভ্রম্ট দা হন, তবে আমরাই কি এত হীন হইয়াছি যে ভারত মৃত্তিকার উৎপন্ন ধর্মভাব হইতে পরিভ্রম্ট হইব? যদি ইংরাজেরা স্থল-ধর্ম-প্রতিপাদক বাইবেল ত্যাগ না করেন, তবে আমরাই কি এত মূঢ় হইয়াছি যে ভারত মৃত্তিকার মঙ্গল-প্রস্থন-স্বরূপ ব্রহ্ম-প্রতিপাদক বেদ বেদান্ত উপনিযদাদি শাস্ত্র ভ্যাগা করিব । এই সকল ধর্মভাব, এই সকল ব্রক্ষজ্ঞান-শাস্ত্র যাহার গুরুভারের সহিত শত কোটী বাইবেল, ইঞ্জিল, ভত্তরেৎ, জবুর, কোরাণ ও আবেস্তা এবং পারকার, নিউম্যান, কাণ্ট, কুজিন প্রভৃতির স্তুপায়মান এছ সমূহ সমতুল্য হয় না, ভাছাতে আমারদের যে আত্মীয় ও স্বজাতীয় এই দিবিধ অধিকার যুগপৎ আছে, ভাহা যনে করিলেও পিতামহ পুরাণ পরমেশ্বকে শত শভ ধন্যবাদ প্রদান করিতে হয়।

# ত্রোদশ-অধ্যায়।

পরকীয় ও বিঞ্জাতীয় বিষয়ে অধিকার।

১। পরকীর ও বিজাতীয় ভাব বা বস্ত বঁত দূর'আত্মার-ধর্মের ব্যাখাত-কর না হয়, বা স্বজাতীয় উন্নত-জ্ঞান ধর্মের এবং শিফাচার পরিপ্রাপ্ত মঙ্গল-জনক রীতি নীন্তিও অর্থ-বলের বিৰুদ্ধ না হয়, ভাহা উপকার লক্ষ্য করিয়া ভত দূর গ্রাহণ করিতে মানবের অধিকার আছে।

- ২। পুরারত পাঠে জানা যায় আদি কালে ভারতের তুলনায় অন্যান্য বর্ষ অসভ্য ছিল। তথাকার লোকেরা, নানাজাতীয় স্বভাবজাত ও শিশ্পজাত, বহুমূল্য মণিরত্ন রেসম ও কার্পাস, ধাতু ও অন্য দ্রব্য, এদেশ হইতে লইয়া গিয়া স্বীয় স্বীয় দেশের শ্রীর্দ্ধি করিয়াছিলেন।
- ৩। পূর্বকালে ভারতবর্ষ সমস্ত জগতের জ্ঞানধর্মের পার্য রজাগার ও মঞ্চল্লর ছিল। এখান হইতে তৎকাল-কোলত যজ্ঞবন্দনা ও পুতুলিকা পূজার অনেক ব্যবস্থা এবং নামর ধর্মশাস্ত্রের অনেক ভাগ ইরাণ, ভুরাণ, আরব, মিসর, ানে যুনানে গৃহীত হইয়াছিল এবং এখান হইতেই বৌদ্ধ-ধর্ম চতুর্দ্ধিগে প্রচারিত হইয়াছিল।
- ৪। ভারতবর্ষ যেন সেই আদিকালে ধর্মের পাকশালা ছিল; তাহার অগ্নি কখন নির্মাণ হইত না। ঋষিরা সর্মান্তাগানী হইয়া দিবা নিশি খদেশবাসী ও প্রতিবাসীগণের বিভিন্ন কচি অনুসারে নানাবিধ অন্নব্যঞ্জন ও মিন্টান্ন প্রস্তুত করিতেন। পরমানন্দের সহিত তাহাই আবাল-বৃদ্ধালাট্য ও মিন্টাতা ছিল যে, তাহার জন্য সকল লোকই শিতৃ হইত। কুলবধূরা পর্যান্ত তাহা ভোজন করিয়া স্বর্গীয় ক্ষমৃত-রসে প্রমন্তা হইতেন।
  - 🚁 অতএব যাঁহারদের ঘরে ভক্ষ্য ভোজ্যের এত

আয়োজন তাঁহারদিগকে আর অন্যের তারস্থ হইতে হয়
নাই। স্থার যে তাঁহারা আপনারা অন্যের তারস্থ হন
নাই এমত নহে, আবার সস্তান সস্তাতির জন্য, এমন সম্বল
করিয়া গিয়াছেন যে, আমারদিগকে কোন কালে অন্যের
ভারস্থ হইতে হইবে না। জগদীশরের ইচ্ছায়, তাঁহারদের
আশীর্কাদে আমাদের স্বজাতীয়-অধিকার ধনধান্য রজ্বাজিতে পূর্ণ রহিয়াছে। আমারদের শৃত্রহিরককে বিদেশীয় প্রবাল আর কত শোভা দান করিবে 
প্রথং ইউরো-পীয়গণ আমাদের প্রাচীন শাস্ত্ররপ অগাধ-জলধির কি
মর্য্যাদা বুঝিবেন 

\*\*

- ৬। খৃষ্ঠীয় প্রচারকেরা যে বাইবেল দ্বারা অসভ্য দেশসমূহে ধর্মজ্ঞান বিতরণ করিয়াছেন তাহা, সম্পূর্ণরূপে
  না হউক, তথাকারই যোগ্য। ভারতের জ্ঞানধর্মরূপ উজ্জ্বল
  মার্ভণ্ডের সমূথে সে খদ্যোৎ আসিয়া কত আলো দান
  করিবে?
- ৭। এক শতাব্দির অধিক হইল খৃষ্ঠীয় ধর্মকে এদেশে প্রচার করিবার বিবিধ যত্ন করা হইয়াছে। বাইবেলের অসংখ্য অসংখ্য অসুবাদ, ব্যাখ্যা, টীকা প্রচার হইয়াছে; খৃষ্টীয় ধর্ম প্রচারার্থে কতই বিদ্যালয় স্থাপিত হইয়াছে। ধর্মালয়ে, জনপদে, রাজপথে, নদীতীরে, আপদে, লীলাজ্যানে, লোক্যাত্রায় অসংখ্য অসংখ্য বক্তৃতা ও উপদেশ বিবৃত করা হইয়াছে; কিছুতেই ভারত-সন্তানদিগের

<sup>\* &</sup>quot;To fathom ancient India, all knowledge acquired in Europe avails nought."--M. Louis Jacolliot.

ধাতুতে তাহা সংলগ্ন হইল না। কেবল কভিপয় ইতর জাতি, কভিপয় অনায়াস-লব্ধ-অনাথ বালক বালিকা, আর কভিপয় অবোধ লোক বাধ্য হইয়া উক্ত ধর্ম গ্রহণ করিয়াছে, ত্রাণের জন্য নহে। তাহারা হিন্দুসমাজ হইতে বহিক্ষত হইয়া দীন হীন ভাবে কাল্যাপন করিতেছে।

৮। ঐ সকল খৃষ্টানদিগের অনেকের মধ্যে অবোধ হিন্দুদিগের প্রতিপালিত কুসংক্ষার সকল অদ্যাপি বিরাজ করিতেছে। হাঁচি, টিকটিকী পাড়িলে তাহারা যাত্রা করে না, প্রভুবে উঠিয়া বানরের মুখ দেখে না ও নাম করে না, চক্র- হর্ষ্যের গ্রহণ সময়ে কোন দ্রব্য কাটে না, রোগ হইলে কবজধারণ করে, জ্বলপড়া, তৈলপড়া খায়, মন্ত্রভন্ত মানে, পেচা দেখিলে ভরায়, ডাইন মানে, ইত্যাদি\*। অধিকারের উন্নতি না হইলে স্বদ্ধ খৃষ্টান নামে কি হইতে পারে ?

১। খৃতীয় প্রচারকেরা হতাশ হইয়াছেন। যাই যাই
সময়ে একবার ভারতীয় মধুর রীতিনীতি ও ভারতীয় মনোহর
ভাবভদী দারায় খৃত্যধর্মকে সাজাইয়া দেখিতেছেন তাহার
শোভা লোকের চক্ষুকে আকর্ষণ করে কি না। সেই উদ্দেশে
নগরসঙ্কীর্ত্তন দ্বারা, আবার কথকঠাকুরেরা যেমন করিয়া
পুরাণের কথা কহেন, সেইরপ কথকতা দ্বারা খৃত্যধর্ম
প্রচারের উদ্যোগ হইতেছে। কিন্তু কপির পৃষ্ঠদেশে ময়্বরের পৃচ্ছ পরাইলে যেরপ হস্তাম্পদ হয়, তাহাতে অবশেষে

<sup>\*</sup>See History of Phulmani and Karuna—Chap, IV. Calcutta Christian Tract 1852 The superstitions therein noticed are still in full force among many Native Christians.

তাহাই হইবেক। খৃষ্টানদিগের তুরবন্থার তুঃখ হয়।
তাঁহারদের মধ্যে কেহ কেহ এখন চারিদিগে অন্ধকার দেখিরা
খৃষ্টনামের সঙ্গে সজে ক্ষণাম প্রচার করিবার প্রস্তাব
করিতেছেন। মনে করিতেছেন যে তাহা হইলে স্থপরিচিত
ক্ষণামের সঙ্গে সঙ্গে আমরা বিদেশীর খৃষ্টনাম এছণ
করিব; কিন্তু তাহাও পরিহাসের স্থল হইয়া উঠিবেক।

১০। যাহাই হউক, ভারতের আধ্যাত্মিক ধাতুতে বৈদেশিক ধর্মাত কথন সহ্য হইবেক না। খৃষ্ট ও মহল্মদকে যতই নবীন বেশে উপস্থিত কর, কিছুতেই আমরা তাঁহারদের নাম, দৃষ্টাস্ত, বা দেবত্ব গ্রহণ করিব না। কিস্তু যদিও বিদেশের ধর্মাত গ্রহণ না করি, তথাপি আত্মারধর্মা স্বজাতীয় উন্নত ব্রলজ্ঞান, এবং শিষ্টাচার পরিপালিত রীতি নীতিকে অনাহত রাথিয়া যত দূর সম্ভবে আমারদের বিদেশীয় বিজ্ঞান, শিশ্প, বাণিজ্য, প্রভৃতি গ্রহণ ও উপ-ভোগ করিবার অধিকার আছে।

১১। ইউরোপীয় বিজ্ঞানই ইউরোপকে জগতের
মধ্যে উন্নত স্থান দিয়াছে, কিন্তু খৃফীয়ধর্ম নহে। ইউরোপীয় মুদ্রাযন্ত্র দ্বারা এই সসাগরা-ধরণী যে কি পর্যাস্ত
উপকার লাভ করিয়াছে তাহা এক মুখে ব্যক্ত করা যায় না।
ইউরোপীয় শব্দবিজ্ঞান, যাহা ভারতীয় বেদকে অবলর্মন
করিয়া উঠিতেছে, তাহার সিদ্ধান্ত সকল মনোহর। ইউরোপীয় ভূতত্ত্ব-বিদ্যা, যাহার প্রভাবে বাইবেলের লিখিত জগতের আধুনিকত্ব অপ্রমাণিত হইয়া হিন্দুশাজ্ঞাক জগতের
প্রাচীনত্ত্বের সম্ভবপরতা স্থিরতর হইতেছে, তাহার অব্যর্থ

সিদ্ধান্ত সকল কে খণ্ডন করিবেক ? এই প্রকারের বিদ্যা সমূহ আলোচনা করিলে আমাদের মানসিক বল-বীর্ষ্য বৃদ্ধি হইবেক, এদেশীয় পরমার্থ শান্ত্রাধ্যয়নে, ত্রদ্ধান্তান-লাভে ও মানবের অধিকারতত্ত্ব নিরূপনে, আমরা বিশেষ পোষকতা পাইব। অতএব যত দূর সম্ভব আমারদিগকে প্রসকল মহাবিদ্যার আলোচনা করা কর্ত্র্ব্য।

১২। বেমন ইউরোপীয় বিজ্ঞান শিক্ষার্থে ইংরাজী ভাষা শিক্ষা করা আমারদের অবশ্য উচিত, তেমনি ইংরাজ-গণ এদেশের রাজা-বিধায় জীবিকা নির্বাহার্থেও তাঁহারদের ভাষা শিক্ষা করা কর্ত্তব্য। কিন্তু ভারতীয় লোকদিগকে ধর্মোপদেশ প্রদান কালে ইংরাজীতে বক্তৃতা করা কোন मर्ভि कर्ड्या नरह। में जा वर्रि, वर्डमान मगरा अरनक लाक ইংরাজী ভাষা অধ্যয়ন দারা কৃতবিদ্য হইয়াছেন এবং তাদৃশ ব্যক্তিগণের মধ্যে যাঁহারা ভারতীয় ভাষার দারা ধর্ম-विषयक উপদেশ গ্রহণ করিতে না পারেন, তাঁহারদিগকে অগত্যা ইংরাজীতেই ধর্মোপদেশ দেওয়া প্রয়োজন হই-তেছে। কিন্তু তাই বলিয়া যেখানে দেখানে ইৎরাজীতে ৰক্তা করা কর্ত্ব্য নহে। , ধর্মোপদেশক কেবল নিভাস্ত প্রয়োজন-স্থলে ইংরাজি-শিক্ষিত ব্যক্তিদিগকে ইংরাজীতে धंटचा भटन मिट्न , किंखु छानृग छे भटन गताल मावधान পূর্বক খৃষ্টীয় স্থূল-ধর্ম-প্রতিপাদক যিশুখৃষ্ট, আটোনমেণ্ট,(১) মিরাকেল্স,(২) রেবেলেশন্,(৩) রিজরেকশন,(৪) ডে-আব-জজমেন্ট,(৫) প্রভৃতি উৎকট বিজাতীয় শব্দ সকল ব্যবহারে

<sup>(</sup>১) প্রায়শ্চিত্ত। (২) অলোকিক জিয়া। (৩) প্রত্যাদেশ। (৪) পুনরুত্থান। (৫) রোজকেয়ামত—অর্থাৎ হক্ত ব্যক্তিদিগের শেষ বিচার দিন।

নির্ভ হইবেন। বরং আবশ্যকানুসারে সেই ইংরাজী-বক্তার মধ্যে—স্থানে স্থানে ভারতীয় ত্রন্দ্রান ও পরমার্থ-তত্ত্ব-প্রতিপাদক সংস্কৃত শব্দই ব্যবহার করিবেন। যথা " ব্রহ্ম, পরমাত্মা, জীবাত্মা, প্রাবণ-মনন-নিদিধ্যাসন, সম-দম-বিবেক-বৈরাগ্য, জপ-তপ, সাধন, পূজা, ধ্যান, ধারণা, অধ্যয়ন, যোগ, মুক্তি, ত্রন্মজানী, ত্রন্মবাদী," ইত্যাদি ইত্যাদি। এতাদৃশ ভারতীয় শব্দ ব্যবহার দ্বারা **ঐরূপ** বক্তা কর্ত্ক প্রকৃত হক্ষা অক্ষতজ্ব প্রচারিত হইবেক; কিন্তু ঐ সকল ইংরাজীশন্দ-বিশিষ্ট বক্তৃতা এক প্রকার শ্বষ্ট-ধর্মাই প্রদাব করিবেক। অগ্রাসর-ত্রান্দোর। যে খুফীকে ধর্ম-নায়ক করিয়াছেন এবং বাইবেল শাল্তে শোহিত হইয়াছেন ইংরাজী বক্ত তাই তাহার অন্যতম কারণ। আক্ষনমাজের পুরাবৃত্তকে ধীর-ভাবে চিন্তা কর, এই কথার সভ্যতা বুঝিতে পারিবে। অতএব এই কথা স্মরণে রাখিতে হইবে যে, যেখানে শ্রোভার কেবল ইংরাজীতেই অধিকার, কেবল সেইখানেই ইংরাজীভাষায়, নচেৎ অন্যত্তে, ভারতীয় ভাষাতে উপদেশ দিতে হইবেক।

# **ठ जूर्फ म**-ज्यशास ।

## ভাতৃভাব।

১। যদিও এক এক ব্যক্তির শরীরের গঠন, মনের প্রকৃতি ও আত্মার ভাব ভঙ্গী এক এক প্রকার, ভথাপি পরস্পর সকল ব্যক্তির মধ্যেই আশ্চর্যাতর প্রকা বিরাজ করিতেছে। দৈহিক বিভাগে সকলেরই হস্ত, পদ, চক্ষু, কর্ণ, নাসিকা আছে, সকলেই অন্ন, জল, বায়ু, তেজ সম্ভোগকরত জীবিত থাকে এবং সকলেরই কলেবর অবশেষে ভূত পদার্থে বিলীন হইয়া যায়। ঐ রূপ আধ্যাত্মিক বিভাগে সকলেরই আত্মা চেতন ও অমৃত পদার্থ এবং প্রত্যেয়, প্রীতি, বিবেক, বুদ্ধি, স্নেহ, মমতায় রুঢ়ীভূত। সকল আত্মাতেই উপাসনা প্রবৃত্তি বিরাজ করে এবং সকলেই সেই অভ্য় পদ লাভের নিমিত্তে লালায়িত রহিয়াছে।

- ২। শরীর কালের ছুর্জ্জার নিয়মের অধীন, এজন্য অমৃত ভোজনে তাহার অধিকার নাই। এক শরীর অন্য শরীরকে প্রীতি করিতে পারে না। ছুই শরীর সমর্সোষ্ঠবতা ও সমশক্তি প্রাপ্ত হইলেও পারস্পার প্রীতি করে না। স্কুরাং শরীরে শরীরে যুত্ই ঐক্য হুউক তাহা মূক ভিন্ন জীবস্তু নহে।
- ত। কিন্তু আত্মায় আত্মায় যে সাধারণ মূল ঐক্য আছে তাহাঁ জীবন্ত। এক আত্মা অন্য আত্মাকে প্রীতি করে এবং মানবের আত্মা পরস্পার যতই সম-উন্নতিতে আরোহণ করে, ঐ প্রীতি ততই পরস্পার রদ্ধি পাইতে থাকে।
- 8। শরীরে শরীরে মিল থাকিলেই যে আত্মায় আত্মায় মিল হইবে, এমত নহে। অতএব ছুই জনের মধ্যে যেবিনের সমতা, সম্পত্তির সমতা, যশের সমতা, লোকবলের সমতা, ইত্যাদি বাহ্য সমতা থাকিলেই বা আত্মায় আত্মায় কিমতে মিল হইরে ? কাদৃশ স্থলে যে পরিমাণ ঐক্য সম্ভব কেবল পার্থিব-রস তাহার উদ্দীপক, প্রেমরস নহে। তাহার নাম

'পার্থিব ঐক্য,'' পরমার্থক ঐক্য,' নছে। তাদৃশ ঐক্য, বালুভূমির উপরিস্থ অটালিকার ন্যায় আচিরে ধরাশায়ী হয়।
কুন্মমোপম যৌবনের ও সম্পত্তির সরস-কমলের পরিমলপান জন্য প্রথমে যাঁহারা তোমার বন্ধু হইবেন, ভূমি যৌবন
ও সম্পত্তিহীন হইলে তাঁহার। তোমাকে স্থন্ধ পরিত্যাগ
করিবেন এমত নহে, কিন্তু তোমার জীবন পর্যান্ত বিনাশ
করিবেন। নলিনী সপদে থাকিলে দিবাকর তাহাকে
প্রস্কুটিত করে, কিন্তু স্থানচ্যুত হইলে শুক্ষ করিয়া
থাকে।

- ৫। অতএব অদ্য কলা বাহিরে যত পরস্পর ঐক্য দেখা যাইতেছে, ভাহা পরমার্থিক নহে। গাঁহারদের মধ্যে নৃত্যগীত-রঙ্গ-রস-পান ভোজন একত্রে উপভোগ হইতেছে, কুশল জিজ্ঞাসা, অনুরোধ, উপরোধ, আদান-প্রদান প্রকুল ভাবে চলিতেছে, সেখানে পার্থিব-প্রেমই বিরাজমান—পর-মার্থিক নহে। অতএব এ প্রকার প্রেমকে "ভাত্ভাব" বলা যাইতে পারে না। ঐরপ প্রেমের বাঁধ আর বালুর বাঁধ সমান।
- ৬। আধ্যাত্মিক উন্নতির সমতা হইলেই প্রীতি ভ্রাত্ভাব নাম ধারণ করে। যাঁহারা আধ্যাত্মিক উন্নতির সমদেশে থাকেন না, মূল আধ্যাত্মিক ভাবের সাধারণ ঐক্যবশন্তঃ তাঁহারদেরও মধ্যে প্রীতির অসদ্ভাব নাই। তথা ভাহা দরা আর মেহ নামে নিম্নগামী হয়, ভক্তি, প্রান্ধা উপাধিতে উদ্ধে উপ্যত হইয়া থাকে—এমন কি নরলোকের সীমা উত্তীর্ণ হইয়া ভাহা স্বর্গনাথের চরণ বন্দনা করে।

- ৭। ঈশর সকলেরই পিতা—এই ভাবে এরপ শ্বেছ ও ভক্তির কার্য্যকে ভাতৃভাব বলা যাইতে পারে। সে ভাতৃ-ভাবে আপত্তি নাই, বাধা নাই। তাহা চিরকাল আছে, ও থাকিবে।
- ৮। কিন্তু আধ্যাত্মিক সম-উন্নতি-নিবন্ধন আত্ভাব ছুম্পাপ্য। তাদৃশ সম-উন্নতি বহুলোকের মধ্যে একেবারে হয় না, স্মৃতরাং দেরপ আতৃ ভাব সামাজিক হইতে পারে না!
- ১। আধ্যাত্মিক সম-উন্নতি অন্যূপা সংখ্যক লোকের
  মধ্যেই হইয়া থাকে, অতএব কেবল তাঁহারদের মধ্যেই
  ভাতৃভাব স্থাপিত হইতে পারে। কিন্তু ছইজন মানবের
  আধ্যাত্মিক ভাব চিরকাল সম-পদে থাকে না, তজ্জন্য একবার
  যাঁহারদের মধ্যে সম-উন্নতি জন্য ভাতৃভাব বিরাজ করে,
  পুনরায় তাঁহাদের মধ্যে অনৈক্য দেখা দেয়।
- ১০। কলিকাতা আক্ষানাজে ভাত্তাবের স্থার ধারা বিহতেছিল, কিন্তু এখন তাঁহারদের মধ্যে কি বিষম বিরোধ উপস্থিত! এখন আক্ষদিগের মধ্যে তুইটি প্রধান সম্প্রদায়। এক সম্প্রদায় মনে করিতেছেন যত সম্ভবে স্কঞাতীয় অধিকারের প্রতি হস্তক্ষেপানা করিয়া দেশ মধ্যে আক্ষাধ্যার করা কর্ত্তব্য; অন্য সম্প্রদায় স্বজাতীয় সর্কার অধিকার পরিত্যাগ করিয়া সমস্ত জগতে ভাত্তাব বিস্তার করিতে উদ্যত হইয়াছেন।
  - ১১। ত্রাক্ষাদিগের মধ্যে ঐ ছুইটি দল হইয়াই যে কান্ত হইল এমত নহে। ভারতবর্ষে ও খৃটরাজ্যে যেমন ভিন্ন ভিন্ন উপাসক-সম্প্রদায় আছে, ত্রাক্ষাদিগের মধ্যেও

কালেতে হয়ত সেই প্রকার সম্প্রদায় সকল উপিত হইবেক।
উন্নতি কখন সমপদে স্থিতের থাকিবে না, ভাত্ভাবও কখন
দৃঢ়তররূপে স্থাপিত হইবেক না, কিন্তু ঈশ্বর সকলের পিতা—
এভাবে ভাত্ভাব চিরকালই থাকিবে। সে ভাত্ভাবের
সহ কোন দলের বিশেষ ঘনিষ্ঠতা নাই ৷ তাহার হিলোল
সকলেরই হৃদয় দিয়া বহিতেছে ৷

১২। যে ভাতৃভাব দলকে উৎপন্ন করে তাহা পরিণামে বিচ্চেদের কারণ হয়। এক দল অন্য দলের প্রতিযোগী। সেই প্রতিযোগিতার মধ্যেই বিচ্চেদ বিরাজ করে। যখন একদল দ্বিণা হয় তখন বিচ্চেদ বিষতুল্য হয়। পরের সঙ্গে বিবাদ যত কফালায়ক, ঘরে ঘরে বিরোধ তাহা অপেক্ষাও অধিক। দল বাঁধিলেই অস্তে ঐ ফল ফলিবে। অতএব পরস্পর আত্মায় আত্মায় যত মিলন হইবে তাহার সুধাময় ফলভোজন কর, আতৃদ্বর করিয়া দল বাঁধিও না।

১৩। আদিব্রাক্ষ-সমাজে প্রথমতঃ সাম্প্রদায়িক ভাব ছিল না; মধ্যে হইয়াছিল, এখন আবার ক্রমে ক্রমে সে ভাবের হ্রাস হইতেছে। উন্নত ব্রাক্ষেরা গৃহবিচ্ছেদে অন্য জাতির সহ ভাতৃভাব স্থাপন করিতে গোলেন, ভাতৃভাব যে নাম মাত্র, প্রাচীন ব্রাক্ষেরা তাহা ঐ বিচ্ছেদগুরুর নিকট শিক্ষা করিলেন। উন্নত ব্রাক্ষেরা এক দল ভাঙ্কিয়া আবার পাকা পোক্তরূপে মৃতন দল বসাইতেছেন। স্ত্রপাতেই একবার খৃষ্ট লইয়া বিবাদ হইয়া, তাহা হইতে ত্রই একজন স্বতন্ত্র হন; কিন্তু ভবিষ্যতে বে আর কত জন স্বতন্ত্র হইবেন বলা যায় না।

১৪। ভ্রাতৃভাব কথনও দলের আড়ম্বরে উৎপন্ন হয় না। উভয় প্রেমিকের সমান আধ্যাত্মিক উন্নতি হইলেই উহা গোপনে জন্মে। কিন্তু উন্নত ত্রান্দদিগের ভাত্ভাব সে আধ্যাত্মিক উন্নতির মধ্য দিয়া হইতেছে না; ফলে তাহা সম্ভবও নহে। তাঁহারদের অনেকের ভাতৃভাবকে পার্থিব-প্রীতিমূলক বলিয়া বোধ হইতেছে, পরমার্থিক নহে। অদ্য কল্য জাতি ও যজ্ঞোপবিত ত্যাগ, পিতৃ মাতৃ-ত্যাগ, স্ত্রীগণকে ইউরোপীয় স্বাধীনতা প্রদান, ত্রান্ধ-বিবাহ, সঙ্করবিবাহ, ইত্যাদি বাহ্যাড়ম্বর সকল ঐক্যের নিয়ামক হইয়াছে; কিন্তু পরমার্থিক-প্রাতি নহে। খৃষ্টও চৈতন্যকে আদর্শ করা, ইংরাজগণের আচার ব্যবহার অনুকরণ করা, হিন্দুশান্ত্রের উপরি বাইবেলের প্রাধান্য স্থাপন করা, এই সকল ব্যাপার ভাতৃভাবের জনক হইয়াছে; ত্রন্মজ্ঞান নহে। এই পার্থিব-প্রেম জনিত ভাতৃভাব যে রূতন জাতি সৃষ্টি করিতেছে, সেই জাতিমাত্র অবশিষ্ট রাখিয়া তাহা স্বয়ং অচিরে তিরোহিত হইবেক।

১৫। উন্নত ত্রান্দেরা ইংরাজদিগের সহিত ভারতের ত্রাত্তাব স্থাপন করিবার চেফা করিতেছেন; ফলে তাহা কি কখন হইবেক? আমি পূর্ব্বে বলিয়াছি যে বিদেশী অপপকা স্বদেশী মানবেরা অধিক অন্তরঙ্গ। সে আত্মীয়তা স্বাভাবিক। ঐ আত্মীয়তা যত দূর প্রয়োজন তাহা অত্যে স্থিরতর রাখিয়া, ইউরোপীয়গণ এদেশীয় লোককে এবং এদেশীয় লোকেরা ইউরোপীয়দিগকে প্রীতি করিতেছেন। কিন্তু সে প্রীতি পার্থিব-রসে প্রতিপালিত। ইংরাজেরা

রাজা আমরা প্রজা—এই সম্বন্ধের মধ্যে স্পট্টই পার্ষিব-ভাব বিরাজ করিভেছে। রাজপদের অহক্ষার তাঁহারদের অতি দৃরস্থ অম্ভরঙ্গের হৃদয়কেও স্ফীত করিয়া তুলিয়াছে, এবং ভাঁহার। এখন আমারদিগকে দোহন করিতেছেন। এ অবস্থায় তাঁহারদের সহিত আমারদের বন্ধুত্ব কিমতে হইতে পারে? আদে িতো আধ্যাত্মিক ভাবের মধ্যে দিয়া সে লাভূভাব হওয়ার সম্ভবনাই , অতঃপর উভয়জাতির স্বজাতীয় অধিকার তাহাতে বাধা-দিতেছে, ইংরাজদিগের সাংসারিক অহস্কার তাহার বাধা দিতেছে, আধ্যাত্মিক সমতার অভাব তাহার বাধা দিতেছে; এবং আমারদেরই যেন জাত্যাভিমান যায় নাই, তাঁহারদের জাত্যাভিমানও কি ঐ ভাত্ভাবের বাধা দিতেছে না ? এখন কি কেবল খৃষ্টকে অবলম্বন করিলে এবং আমারদিণের স্ত্রীগণকে তাঁহারদের বাটী লইয়া গেলেই ভাতৃভাব স্থাপিত হইবেক? উন্নত ত্রান্দোরা এই প্রকার যত কার্য্য করিতেছেন তাহা তাঁহারদের মতে ভাতৃভাব হইতে পারে, কিন্তু আমারদের মতে নহে। সম্প্রদায় বন্ধনে, অনুকরণ করণে, বিষয়ের যোগে অথবা সম্পত্তি, যশ ও শরীরের সমতায় ভাতৃভাব হয় না। ভাতৃভাব এক আত্মার মধ্য দিয়া অন্য আত্মাতে প্রকাশ পায়, কেবল আত্মার ভাব সমান রূপে উন্নত হইলেই ভাহা জিমিয়া থাকে। বিদ্যা ও জ্ঞানের সমতাতেও তাহা হয় না; কেবল যে সকল আত্মা পরস্পর ধার্মিক ও ঈশ্বরপরায়ণ হয়, যে সকল আত্মার স্বার্থ বিগত হয়, যাঁহারা ধন মান যশের জন্য নছে, সম্প্রদায় সৃষ্টি করিবার জন্য নছে, কিন্তু

কেবল ঈশ্বাকে পাইবার জন্য, কেবল ভগবানের আদেশ প্রতিপালনের জন্য সংসারধর্ম পালন করেন, কেবল তাঁহারদেরই মধ্যে ভ্রাক্তভাব থাকিতে পারে। তাঁহারদের একজন পেতিলিক, অন্যজন ভ্রমজ্ঞানী হইলেও ভ্রাক্তাব হয়; কিন্তু শত শত ত্রাম্ম ত্রিংশত বর্ষ ধরিয়া দলবন্ধন করিয়াও সে দলকে রক্ষা করিতে পারেন নাই, এবং এখন যাঁহারা আবার খুটান সম্প্রদায় মতন দল বাঁধিতেছেন তাঁহা-রাও ছিন্ন হইবেন। কেবল তাঁহারা যে পিতামাতাকে শোকাকুল করিয়া জাতান্তর হইলেন সেই পর্যান্তই তাহার ফল, সর্ব-ছদয়-তৃপ্তিকর ভগবান তাহার ফল নহেন। একদল হইতে অন্য দলে গেলে ভগবানকে অধিক পাওয়া যায় না; কিন্তু মনে করিলে কট্ট হয়, অবশেষে হয়ত উন্নত ভ্রাম্মিনের এক মাত্র ফল হইবেক।

১৬। এই ভাত্ভাব নামটি ত্রান্ধেরা ইংরাজী 'ত্রদরভ্ড্'
শব্দ হইতে অনুবাদিত করিয়াছেন। ভারতবর্ষে তাদৃশ
অর্থজ্ঞাপক কোন শব্দ নাই। স্নতরাং ঐ শব্দই যত অনিফৌর মূল—উহা শীদ্র ত্যাগ করা কর্ত্তব্য। আত্মার মঙ্গল
করা, দেশের মঙ্গল করা, সকলেরই কর্ত্তব্য। শব্দ লইয়া,
ও অনুকরণ করিয়া গোল করার প্রয়োজন নাই।

১৭। আমারদের ত্রন্ধজ্ঞানাবধি কনিষ্ঠোপাসনা পর্যান্ত যত মঙ্গলজনক ব্যবহার আছে, তদনুসারে কার্য্য কর, সকল দিগে মঙ্গল্ হইবেক। অন্তঃকরণের প্রবৃত্তিগুলিকে বিবেক রাজার অধীনে পামঞ্সীভূত কর, আত্মার মধ্যাত দেবা- ম্বের মুদ্ধ কাঁন্ত হইবে। পরিবাববর্গকে মুশাসনের সহিত সংশোধন কর, গৃহ-বিচ্ছেদ থাকিবেক না। দুঃখজীবি মাতাপিতা স্ত্রীপুত্রদিগের জীবিকার সমল করিয়া দেও, পরিবারস্থ সকলের ও তোমার নিজের মন মুখে থাকিবেক। জ্রাতি কুটুম্বদিগকে যথাসাধ্য সাহায্য কর, সন্তানদিগকে মুশাক্ষত কর। সম্বতি থাকে, বিদ্যালয়, চিকিৎসালয়, ধর্মালয়, দীঘি, সরোবর, পান্থশালা প্রভৃতি স্থাপন কর, সমুদ্য় দেশ মুখী হইবেক। আপনার যশ ত্যাগ করিয়া ঐ সকল কর্ম্ম ঈশ্বরার্থে কর, সকলদিগে ও সকল কার্য্যে ঐক্য বুঝিতে পারিবে।

১৮। নতুবা মাতাপিতা সহােদ্রগণকে পরিত্যাগ করিয়া, তােমার প্রতি যাঁহারদের স্বজাতীয় ঘনিষ্ঠতা আছে, তাঁহারদের প্রতি নির্দ্ধর হইয়া, দেশীয় দ্বলাধিকারি দিগকে পশ্চাতে ফেলিয়া, তুমি যে সাহেবগণের বাহ্ছ চাক চক্যের অনুকরণে খৃষ্টান দলের নাায় ব্রাক্ষদল স্থাপন করত ব্রাক্ষানামের অভিমান ধারণ পূর্ব্বক জন্মের মতন তাহাতে প্রবেশ করিতেছ সে কােন্ ভাত্তাব হইতেছে? তুমি ব্রাক্ষ হইয়া যে দেশের কােন উপকার করিতেছ না, আমরা তাহা বলি না, কেবল এই কথা বলি যে তুমি নিস্বার্থ ভাবে কােন উপকার করিতে পারিতেছ না। তােমার স্কল কর্ন্বেই দলপুষ্টি করিবার দিগে দৃষ্টি রহিয়াছে। হা! এ সাম্প্রদায়িক ভাব কি তুমি পরিত্যাগ করিবে না? সনাতন ব্যাক্ষধর্ম কি সাম্প্রদায়িক ভাব লইয়া ভারতে অবতীন হইয়া ছিলেন? আমরা এখন দেখিতেছি ব্য তুমি যথার্থই

খৃফের শিষ্য, কারণ তুমি ''শান্তি দিতে আইস নাই, কিন্তু অগ্নি দিতে আসিয়াছ\*।"

## পঞ্চশ-অধ্যায়।

ইতরলোকদিগের নিমিত্তে ধর্মোপদেশ প্রণালী।

১। একজানী ও ত্র্বলাধিকারী ভদ্রলোকদিগের জ্ঞান ধর্ম্মের আলোচনা যে রূপে হইবেক ভাহা ইভিপূর্ব্বে বিস্তা-রিভ বলিয়াছি।

প্রথমতঃ। ত্রন্ধজ্ঞান-পিপাস্থ ব্যক্তিরা পরস্পর কথোপ-কথন দ্বারা এক প্রকারে এবং ত্রান্ধ্যমাজ্যের মধ্যে বিশেষ অধিবেশন দ্বারা অন্য প্রকারে উন্নত ত্রন্ধজ্ঞানের আলো-চনা, প্রবণ, মনন, নিদিধ্যাসন, ও প্রীতি শ্রদ্ধার সহিত ত্রন্ধোপাসনা করিবেন।

দিতীয়তঃ। তুর্বলাধিকারী ভদ্রসমাজের মধ্যে কথোপ-কথন দ্বারা এক প্রকারে, সভা করিয়া অন্য প্রকারে ধর্মো-পদেশ দ্বারা শ্রোভাদিগের জ্ঞান, ভক্তি, শ্রন্ধা ও মুমুক্ষুত্বক জ্ঞানরিত করিতে হইবেক।

তৃতীয়তঃ। কি অক্ষজ্ঞানী, কি তুর্বল, সর্বপ্রকার ও সকল জাতীয় লোকদিগের নিমিত্তে আক্ষাসমাজে সাধারণ অক্ষো-পাসনা হইবেক। তাহাতে সকলেরই যোগ দিবার অধিকার আছে। কিন্তু ভদ্রলোকদিগের সহ ইতর লোকদিগকে একত্রে ধর্মোপদেশ দিবার স্থবিধা নাই। যে প্রকার উচ্চ-

<sup>\*</sup> Mathew X1, 34 to 36. Luke XII, 49,

ভাবের কথোপকথন ও বক্তাদি দারা ভদ্রলোকদিগকে উপদেশ প্রদত্ত হইবেক, তাহা কখনই ইতরদিগের বোধগম্য হইবেক না। এজন্য ইতর্দিগের নিমিত্তে সভস্ত্র প্রধালী অবলম্বনের প্রয়োজন হইতেছে।

२। हिन्दू धर्मित किन छ প्रशानी अपन मोत हे छत लाक
किरात मन्पूर्व छे भे मुक्क । मन्पूर्व छे भे मुक्क विन हा है धर्मि एक

छे हा तिरात स्व कि विश्वाम, अवर कि विश्वास हे हो तिरात स्व छिक । वक्र कि एक श्रीक श्रीकार तिरात किरात कि एक । वक्र कि एक श्रीक श्रीकार तिरात किरात है। यो प्रम स्व भाग विश्वास स्व छ । यो प्रम स्व कि प्रम स्व छ । यो प्रम कि कि स्व छ । यो प्रम तिर्म छ । यो प्रम तिर्म छ । यो प्रम हे स्व छ । यो प्रम तिर्म छ । यो प्रम हे । यो

৩। সকলেই অবগত আছেন যে ইতর লোকের আবাল-বৃদ্ধ-বনিতা কেমন ভক্তির সহ গ্রামে গ্রামে প্রতিমা

<sup>\* &</sup>quot;I am of opinion that the peasants or villagers who reside at distance from large towns and head stations and Courts of Law are as innocent, temperate and moral in their conduct as the people of any country whatsoever. The virtues of this class, however, rest at present chiefly on their primitive simplicity and a strong religious feeling which leads them to expect reward or punishment for their good or bad conduct not only in the next world, but, like the ancient Jews also in this."—Rajah Rammohun Roy's Remarks on Bengalee's moral condition. (Geographical Report of 24 Pergunnahs by Major Ralph Smyth 1857.)

দর্শন করিয়া থাকে। প্রতিমার সমুখে ভূমিই হইয়া সাফীক্ষে প্রণাম পূর্ব্বক আপনাপন হৃদয়ের কেমন সরল প্রার্থনা প্রকাশ করে। "ত্রগা মা—ছেলে পিলেকে বাঁচিয়ে বর্তিয়েরেখো—আমাদের পেটে অয় দিও।"

- ৪। কিঞ্চিৎ কন্ট স্বীকার করিয়া ধীরভাবে তাহাদের বিশ্বাসানুষায়ী ধর্মোপদেশ দিকে পারিলে, তাহারদিগের ঐ ভক্তি অধিক জাগিয়া উঠিবেক; তাহার আর সদ্দেহ নাই। তাদৃশ ধর্মোপদেশের প্রভাবে তাহাদের আরো এই উপকার হইবেক যে, কলহ, বিবাদ.এবং কুপ্রবৃত্তি তাহাদের মধ্যে বাহা আছে তাহা ক্রমে তিরোহিত হইবেক এবং তাহারদিগের কুটিরে ঋষি-উপভোগ্য. উপাদেয় শান্তি বিরাজ করিবেক।
- ৫। কিন্তু তাহারদের বিশ্বাসানুযায়ী ধর্মকে অবলম্বন
  না করিয়া কেবল শুক্ষ, নাতিগর্ভ উপদেশ দিলে অথবা
  "পরমেশ্বর এক এবং নিরাকার" এপ্রকার স্থান সভ্যের
  শিক্ষা দিলে তাহা তাহাদের হৃদয়ে লাগিবেক না। অগ্রে
  তাহারদিগকে বল যে, "তোমাদের স্ব স্ব দেবতার প্রতি
  তোমরা সর্বনাই ভক্তি করিবে, কলহ বিবাদ করিলে তাঁহারা
  কৃষ্ট হইবেন, তাহাতে তোমাদের কামনা সিদ্ধ হইবেক না,
  পরিবারের মঙ্গল হইবেক না;" এইরপ কথাতে তাহাদের
  হার্দয় অবশ্যই সায় দিবেক এবং তাহার সঙ্গে অন্যান্য
  নীতিগর্ভ উপদেশ ও ধর্ম সম্বন্ধে আরো কিছু কিছু উন্নত
  উপদেশ ফলদায়ক হইতে থাকিবেক।
- ৬। ইত্র লোকদিগকে যে ধর্মোপদেশ দেওয়া যাই-বেক ভাহার মধ্যে ভাহারদিগের আত্মীয় ও স্বজাভীয়

অধিকারকে সর্বজোভাবে পোষণ করিতে হইবেক। খৃষ্টানদিগের ন্যায় রাজপথে ও হউগোনলের মধ্যে উপদেশ দিলে
এদেশীয় ইতরলোকেরা তাহা অগ্রাহ্য করিবেক। সাদা
দিধা সভা করিয়া তাহাদিগের সমুখে কেবল বক্তৃতা
করিলেও কোন কাজ হইবেক না। অতএব হিন্দুভাবে,
তাহারদের মনের মতন করিয়া উপদেশ দিতে পারিলে
অবশ্যই ফল হইতে পারিবেক।

৭। ইতরলোকদিগের মধ্যে ধর্মোপদেশ বিস্তার করিবার নিমিত্তে আপাততঃ নিম্নস্থ প্রণালী অবলম্বন করাই বিহিত বোধ হইতেছে।

৮। এক্ষরাদিব্যক্তি লোকের আত্মান্ত্র মঙ্গল ও এক্ষা-প্রীতি কামনায় প্রামে প্রামে ও ইতরলোকদিণের বার্টা বাটবেন। তাহারদিণের সাংসারিক তঃখ বাহাতে দূর হয় তাহার যত্ন করিবেন ও তদ্বিষয়ে সত্রপদেশ দিবেন। নিষ্ঠুর জমীদার ও পুলিসের লোকেরা তঃখী লোকদিণের প্রতি সর্কাদাই অত্যাচার করে। অতএব দেশের শুভানুধ্যায়ী ত্রক্ষজানী সাধ্যমত মীমাংসা দ্বারা তাহা নিবারণ করাইবেন। প্রজারা প্রায়ই ইচ্ছাপূর্কক জমীদারের কর দিতে চাহে না। যখন যে টাকা পায় আপনারা খাইয়া ফেলে, অথবা জমীদারের আমলাদিগকে উৎকোচ দিতে তাহারদের সর্কান্ত যায়। ত্রক্ষজানী ধীর ভাবে এসকল অন্যায় ব্যবহার নিবারণ করিবেন। তাঁহাকে সর্কত্রে ভাবে উহারদিণের ধর্মোপদেশক ও উপকারক হইতে হইবেক। কিন্তু যদি ধর্মোপদেশক ও উপকারক হইতে হইবেক।

করিতে প্রবৃত্ত হন, তাহা হইলে তাঁহার সহিত একজন বানিকারী বা মোক্তারের কোন প্রভেদ থাকিবেক না, এবং ক্রমেই পাপ আদিরা তাঁহাকে স্পর্শ করিতে থাকিবেক।

৯। এক্ষরাদী - উপদেশক ইতরলোকদিগের বালক বালিকাগণকে ভাল বাদিবেন। তাহারদের শিশুগণের হস্তে মিফান্ন, ফল, পারসা, খেলাবার পুতলিকা ও চিত্তরঞ্জক কণ্ঠহার, বলায়, প্রভৃতি অলক্ষার দান করিবেন। সম্ভব হইলে তাহাদের বজ্রের অভাব পূরণ করিয়া দিবেন। আপনি তাহাদের নিকট হইতে বিনা মূল্যে কোন খাদ্যদ্রব্য লইবেন না।

১০। বেল্পবাদী উপদেশক যে প্রামে বে কয়েক দিন অবস্থান করিবেন, তাহার প্রতিদিন সন্ধ্যাকালে যথন প্রামাপজীবি লোকেরা গৃহে ফিরিয়া আসিয়া প্রান্তি দূর করিবে, সেই সময়ে তিনি তাহারদিগকে এক এ করিয়া মহাভারত রামায়ণ, শ্রীমদ্ভাগবৎ ও অন্যান্য পুরাণের বিশ্বাসযোগ্য, সম্ভবপর কথা সকল শুনাইবেন। অসম্ভব কথা সকলে তাহারদের অবিশ্বাস জন্মাইয়া দিবেন, এবং তাহার মধ্যহারদের অবশ্বাস জন্মাইয়া দিবেন, এবং তাহার মধ্যহারদের। ভক্তির যে কত গুণ, ভক্তিতে যে কত শীদ্র ভগ্নবিনা ওকির যে কত গুণ, ভক্তিতে যে কত শীদ্র ভগ্নবিনা এই সকল উপদেশ অবলম্বন করিয়া ঈশ্বর, পরকাল, ও ইহকাল সম্বন্ধে যত ধর্ম্ম-বিষয়ক সত্য সহজ্প ও সাধারণ, তাহা তাহারদিগের ধারণাশক্তির উন্নতি অনুসারে ক্রমে ক্রমে বুঝাইয়া দিবেন।

১১। ইতর লোকদিগের মধ্যে কোন কোন ব্যক্তির কিঞ্চিৎ কিঞ্চিৎ লেখা পড়া শিক্ষাকরার ইচ্ছা হইয়া থাকে। यनि मञ्जय इम्र তবে निकर्ष निकर्ष २।,० थानि धारमत जानृभ লোকদিগের নিমিত্তে লেখা পড়া শিক্ষা করিবার কৈনি রূপ উপায় করিয়া দিবেন। রাত্রিকাল তাদৃশ শিক্ষার উত্তয-কাল হইবেক। সেখানে তাহারদিগেরই আবশ্যক মত लिथा পेডा मिथाइरिन। জगीनारात मक्त मध्येव नाइ এমত লোক প্রায় নাই। অতএব উক্ত প্রকার লোকদিগকে রাজা-প্রজা সম্বন্ধীয় আইনের তাৎপর্য্য, তাহা অমান্যের প্রতিফল, কেমন করিয়া খাজানা দাখিল করিতে হয়, কিপ্রকার পরীক্ষাসহকারে দাখিলা বা রুসিদ লইতে হয়, কেমন করিয়া দরখাস্ত লিখিতে হয়, কেমন করিয়া সীমা বিবাদ মিটাইতে হয়—এইসকল অধিক শিক্ষা দিবেন। নতুবা বারি-বিজ্ঞান আলোক-বিজ্ঞান, ভূতত্ত্ব প্রভৃতি মহাবিদ্যা **मिका निवात उथा প্রয়োজন নাই।** যে যে স্থানে বাণিজ্য ব্যবসায় অধিক প্রচলিত তথা তদুরুযায়ী শিক্ষাই অধিক দেওয়া উচিত এবং ভিক্ষুক বৈষ্ণবদিগকে ভিক্ষাবৃত্তি হইতে নিবৃত্ত করিয়া ভাহারদিগকে কোন ব্যবসায় বা কৃষিকর্মে ব্রতী করিয়া দেওয়া কর্ত্তব্য। ব্রহ্মবাদী স্বীয় ব্যবহার ক্ষেত্রে **এই मकन कार्याः विरागय मर्गारयाश कत्रिर्वन। नजूरां** क्तरन बक्तनाम धान कतिल, वा मृषक वाकारेया न्छा कतिल শেষে দেশশুদ্ধ ভিক্ষুক হইয়া দাঁড়াইবেক।

১২। ত্রজজানী ব্যক্তি ইতরদিগের এক গ্রামে গিরা ঐরণ পরমোপকার-জনক কার্য্যারম্ভ করিলেই দেখিতে পাইবেন চতুর্দ্দিগন্থ গ্রাম পল্লি হইতে প্রমোপজীবি লোকেরা আসিয়া তাঁহাকৈ ভক্তিভাবে বেইন করিবেক।

১৩। जामा कला, वक्रामाल मकल श्रंथान श्राप्तरे ছুই একজন করিয়া ত্রাহ্ম আছেন। তাঁহাদের কর্ত্বা যে মানবের এই অধিকারতত্ত্বের রসজ্ঞ হন এবং কিঞ্চিৎ ত্যাগ-স্বীকার করিয়া লোকের অধিকারের অনুযায়ী এইরূপ ধর্মোপদেশ ও দেশের প্রকৃত উপকার সাধন করেন। ভাদৃশ অধিকারভত্তুজ্ঞ, ত্রন্মজ্ঞ ব্যক্তি যে গ্রামে বাস করেন তাহার চতুর্দ্ধিগের ৫।৭ খানি আম লইয়া তিনি অনায়াদে অপর ত্রন্ধোপাসক, ভদ্র-ছুর্মলাধিকারী এবং ইতরালাক-দিগের মধ্যে যাহাদের যেমন অধিকার তাহারদিগকে সেই প্রকার উপাদনা শিক্ষা, উপদেশ দান ও উপকার করিতে পারেন। সোভাগ্য ক্রমে যে সকল অধিকারতজ্ঞ, ত্রন্ধান্ত ব্যক্তির আবশ্যকীয় গৃহব্যয় নির্দ্ধাহের সঙ্গতি আছে. তাঁছারা অবশাই ঐরপে আপনারদের সময় ব্যয় করিতে পারেন। আর যদি সঙ্গতির অভাবে তাঁহাকে দূরদেশে গিয়া কর্ম করিতে হয়, তবে দেই খানেই যত দুর সম্ভবে এরপ উপদেশাদি দান করিতে ত্রুটি করিবেন না । যে প্রকারেই হউক লোকের ধর্মভাব ও ভক্তি শ্রদ্ধার উন্নতি করিতেই হইবেক।

১৪। ইতরলোকদিগকে মানুষ করিবার নিমিত্তে উপরে যে উপায় বলা গেল ভদ্বাতীত ক্রমে আরো হই এক প্রকারের উপায় উদ্ভাবিত হইতে পারিবেক। ১৫। এই সকল উপায় প্রবঞ্চনা বা শঠ কে শিল নছে।
বিদি খুফীন করিয়া আনার ন্যায় লোকদিগকে ত্রান্ধদলে
আনার উপায় স্বরূপে প্র সকল উপায় অবলম্বিত হইত,
তবে তাহা অবশ্যই প্রবঞ্চনা বা শঠ কে শিল বলিয়া গণ্য
হইতে পারিত। কিন্তু যখন তাহারদের ধর্মের মধ্যে
দিয়া, তাহারদের স্বজাতীয় অধিকার রক্ষা করিয়া, ধর্মভাবের
উন্নতি করিবার উদ্দেশে, উক্ত উপায় সকল অবলম্বিত
হইবেক এবং যখন তাহা প্রত্যেকের আত্মার গ্রাহ্য, তখন
তাহা মহাপুণ্য কর্ম তাহার আর সন্দেহ নাই।

## প্রিশিষ্ট।

১। এই অধিকারতত্ত্ব যাহা লিখিত হইল ভাহা কার্য্যে পরিণত করা কিছুমাত্র কঠিন নহে। এক জনকে তুমি খৃষ্টান বা মুসলমান ধর্ম গ্রহণ করিতে বল, দেখিবে তাহাতে কত তর্ক, কত বিবাদ উপস্থিত হইবে। তর্ক ও বিবাদে কত অমূল্য সময় রুপা নফ হইয়া যাইবেক, বাহিরের কোলাহল আসিয়া হাদয়কে মহা মোহে আচ্ছন্ন করিবেক; তুমি ऋषग्रन्थि धरमात आप्तिभ मगृर्हत अवगानना कतिए छ ক্রটি করিবে না। কিন্তু কোন সাম্প্রদায়িক ভাবের প্রতি দৃষ্টি না রাখিয়া তুমি মনুষ্যকে স্থদ্ধ ধার্মিক হইতে বল, তাহার ধর্ম কার্য্যে উৎসাহ দেও, দেখিবে তোমার কথা কেহই ঠেলিতে পারিবেন না। 'আমি বেশী বুঝি, অতএব আমার মতে দকলে আমুক'ধর্ম প্রচারের এই উপায়কে অভিমানমূলক জানিয়া ত্যাগ করিতে হইবেক। তৎপরি-বর্তে বলিতে হইবে যে তুমি ঈশ্বর ও ধর্মের যৎপরিমাণ ভাব আপন জ্ঞান ও বিশ্বাসের দ্বারা বুঝিতে পার. দৃঢ় মনো-যোগের সহ ভগবানের তৎপরিমাণ পূজা ও ধর্মের আচরণ প্রত্যেক মানবের আত্মা এইরূপই চাহে। খৃষ্টীয় ধর্মাবলম্বি-রাও কেছ কেছ এখন কহিতেছেন যে বিবেকের গ্রাহ্মপর্মই ভবিষ্যতের খৃষ্ট-ধর্ম হইবেক, কিন্তু ধর্মোপদেশকের ধর্ম নহে। প্রত্যেকে আপন আপ্ন জ্ঞান ও বিশ্বাসানুসারে যদি জগদীখারের আরাধনা ও ধর্মকার্য্য করে, তাহা হইলেই প্রচুর লাভ হইবেক। তাদৃশ পূজা ও ধর্মকার্য্য যভই কেন অসম্পূর্ণ হউক না, তদ্ধারা প্রত্যেকের আত্মাই যে উন্নতির সোপানার হইবেক, তাহার আর সন্দেহ নাই। মানবকে লইন্য়াই ধর্ম, মানবকে লইরাই জগত। মানব যদি ধার্মিক হয়, তবে জগতেরও অশেষ কল্যাণ হইবেক; ধর্ম ও জাগ্রত হইয়া উঠিবেক।

২৷ কোন এক সম্প্রদায় ভুক্ত না হইলে, বা কোন এক मध्यनाय निर्मान ना कतिल गानव कि धार्मिक इहेएछ পারে না? খৃফীন হইবার অপেক্ষায় ণকি ধর্মের আচরণ ও ঈশ্বরের পূজা স্থগিত থাকে ? কখনই নহে। ভগবান সকলেরই হৃদয়ের প্রিয় ধন, তাঁহার পূজায় যাহার যেমন সাধ্য তাহার তেমনি আচরণ। তথাপি লোকের অহস্কার-क धना। भृष्टीन वलन " जूशि यक मिन शृष्टीन ना इहेर्द, তত দিন ভগবানের পূজার উপাযুক্ত নহ।" মুসলমান বলেন, " তুমি যত দিন মুসলমান না হইবে তত দিন কাফর্ পাকিবে।" এখন খৃষ্টানদিগের দেখাদেখি ত্রান্দেরাও অনেকে বলিতেছেন, " তুমি যত দিন ত্রান্সদলে না আসিবে, তত দিন পাপের পথে ভ্রমণ করিবে।" আশ্চর্য্য কিন্তু হিন্দুধর্ম ! ইহা কোন খৃষ্টানকে হিন্দু করিতে চাহে না, . কোন মুদলমানকে হিন্দু হইতে বলে না, আপানার বক্ষঃস্থিত শতশত সম্প্রদায়ের মধ্যে কাছাকেও আপুন শাখা ত্যাগ করিয়া শাখান্তরীয় মত অবলম্বন করিতে, অনুরোধ করে না,

কিন্তু বাছার যেমন ধারণা-শক্তি ও অধিকার ভাছাকে ভাছারই মধ্য দিয়া উন্নত হইতে আদেশ করে।

- ৩। এক্ষজ্ঞান এবং এক্ষলাভই হিন্দুখর্মের চরম শিক্ষা। লোক যাহাতে অস্তে সেই পরম্পদ লাভ করিতে পারে, ভাহাই হিন্দু ধর্মের প্রধান উপদেশ। ত্রক্ষজান বিনা চুড়াস্ত মুক্তি হয় না। হিন্দু-ধর্মের এই জ্বলস্ত चारमभ। उत्तरे हिन्दूधर्पात जामभी। किंखू अधिकाती ভেদে পদ্মা নানাবিধ। সেই রাজ রাজেশ্বরের ভবনে যাইবার কেবল একটি সঙ্কীর্ণ পথ নছে। এমন নছে যে একটি মাত্র সঙ্কীর্ণ পথ, হয় খৃষ্ট নয় মহন্দদ, নয় চৈতন্য হইতে আরম্ভ হইয়া ত্রন্ধপুরে নিষাছে। ত্রন্দার অবারিত। একটি মাত্র দ্বার, আর তাহাই অবারিত এমত নহে; কোন এক নিকেতনের লক্ষ লক্ষ দ্বার অবারিত থাকিলে "অবারিত" শব্দের যে ভাব পওয়া যায়, ত্রন্দ্রার সেইরূপ মহা অবারিত। জগতে যত যানব ছিলেন, আছেন ও হইবেন, ত্রদ্ধানিকে-তনের তত গুলি দার, তথায় উত্তীর্ণ হইবার ততগুলি পদ্ধা। ভতগুলি পদ্যা যুগপৎ খৃষ্টের প্রিজাবা মহন্ধদের মস্জিদ্ হইতে বাহির হয় নাই; কিন্তু তাহার প্রভ্যেক পদ্বা প্রত্যেক মানবের আত্মা হইতে বাহির হইয়া সেই পরমাত্ম-পুরের এক একটি দ্বারে সংলগ্ন হইয়াছে।
- 8। অতথব প্রত্যেক মানব যাহাতে সেই আপান অপান পাছাদ্বারা ত্রন্ধনিকেতনে গমন করেন, তদ্বিয়ে এখন যথো-চিত উৎসাহ দিতে হইবেক। কিন্তু পাছাতে কেহ গোলমাল না করেন, বসিয়া-না থাকেন, নিজা না যান, ক্রীড়া না করেন,

এবং পদাকেই নিকেতন মনে না করেন,এমত উপদেশ বিশেষ করিয়া দিতে হইবেক। যাহারা ব্রহ্ম-নিকেতনে যাইতে চাহেন না, তাঁহারা যাহাতে যান তাহা করিতে হইবেক। রথা তর্ক করিয়া সময় নফ করিবার ফল নাই। তোমার আপন জ্ঞান রন্ধির নিমিত্ত তর্ক করা প্রয়োজন হয়, সরল ভাবে করিবে; কিন্তু ধর্মপ্রচারের সময় তর্ক ছাড়িয়া কেবল ধর্মকথাই কহিবে।

৫। যাঁহারা বহু পরীক্ষা দ্বারা প্রতিষ্ঠিত আবহুমান কালের হিন্দু সমাজকে পরিত্যাগ করিয়া অভিনব ব্রাহ্মজাতি সৃষ্টি করিতে বসিয়াছেন, তাঁহারা ত্রান্ধ অভিমান চরিতার্থ করিবার নিমিত্তে, বহুতর সুতন প্রকার সাংসারিক ব্যাপারে বিত্রত হইয়া পড়িয়াছেন। যজ্ঞোপবীত ত্যাগ, সঙ্কর-বিবাহ, পরিচ্ছদ পরিবর্ত্তন, সমারোহের সহিত নগরকীর্ত্তন, দন্তের সহিত ইংরাজী বক্তৃতা করা, গর্কের সহিত স্ত্রীলোক-দিগকে প্রকাশ্য সভায় লইয়া যাওয়া, খৃষ্টকে অনুকরণ করা, এই সকল কার্য্যে তাঁহারা যে প্রকার বিত্তত হইয়াছেন, তাহা অনুক্ষণ কেবল আন্তরিক পৌত্তলিকতা, স্থূলতা, আবদ্ধতা, চপলতা ও অহক্ষারের পরিচয় দিতেছে। ঐ সকল ব্যাপারই মুখ্যকজ্পে তাঁহারদের ভাবনা, ধ্যান, ধারণা ও তর্কের বিষয় হইয়া উঠিয়াছে, প্রকৃতধর্ম তাঁহারদের হৃদয়ে লুকায়িত রহিয়াছে। হৃদয় হইতে তাহা অবিমিশ্র স্বাভা-বিক শক্তিতে প্রচারিত হইতে পারিতেছে না। সত্য বটে, <u> তাঁহারা আবাল-বৃদ্ধ-বনিতা সকলকে অন্ন ভোজনার্থে</u> আহ্বান করিতেছেন, কিন্তু তাহার মধ্যে যে হৃদ্পোষ্য

শিশু উপবাসী আছে, তাহার জন্য হুর্টের আয়োজন করেন নাই।

৬৷ অভএব সম্প্রদায় সকল যেমন আছে ভেমনি পাকুক, জাতিমর্য্যাদা যাহা আছে তাহাই পাকুক, তান্ধণেরা যেমন যজ্ঞোপবীত পরিতেছেন তেমনি পরুন, তাহাতে কোন আপত্তি নাই। পকান্তরে, কাল-সহকারে আপনা আপনি অথবা হিন্দু সমাজের যত্নে যে সকল পরিবর্ত্তন হয় হউক। এই দর্রপ্রকার ঘটনার প্রতি নিরপেক্ষ হইয়া, অথচ প্রত্যেকের আত্মীয় ও স্বজাতীয় অধিকারের মধ্য দিয়া, প্রত্যেক ব্যক্তিকে ও বতদূর স্থবিধা হয় প্রত্যেক মণ্ডলীকে, কেবল ধর্মকার্য্যে ও ভগবানের পূজায় ত্রতী করাই আমার-দিগের উদ্দেশ্য। এই উদ্দেশ্য অতি মহান্ ও নিঃস্বার্থ, অতি উদার ও পবিত্র, যুক্তিসিদ্ধ ও আত্মার আহ্য। खाचन, कात्रन्द्र, रेवना, रेवना, क्वजित्र, अवर आंधा उ वना অন্য কোন জাতির ইহাতে কোন আপত্তির সম্ভাবনা নাই। rान, पूर्गाएमर (यमन इहेट्डाइ, তেমनि इहेट्ड थाकूक, গুৰু পুরোহিতগণের ব্যবসা বেমন আছে তেমনি চলুক, সার কথা এই যে সকলে ধার্মিক হউন ও ক্রমে প্রকৃত ত্রন্ধোপাসনয় আরোহণ কৰন।

৭। এই প্রস্তাবে যাহা প্রকটন করিলাম তাহার সারভাগ সংগ্রহ করিলে সকলেই বুঝিতে পারিবেন যে, এতদনুসারে কার্য্য করা কিছুমাত্র কঠিন নহে। কেবল একমাত্র
শক্তকথা এই যে, সে কার্য্য করিতে কে ত্রতী হইবেন ? চতু—
দিগে বিষয়-ব্যাপারে লোক সকল জড়িত হইয়া আছেন।

1

যাঁহারা ত্রাক্ষ তাঁহারাও পুতলিকা পূজায় উৎসাহ দেওয়া পাপ বলেন। পুরোহিতগণের শাসনভয়ে সকল সম্প্রদায়ের লোক যেমন অন্থির আছেন, সেইরূপ আজ কাল, শান্তিপ্রদ जाक्षमगार्जित मधा इहेर्ड इनिय-नर्धकत महस्त्र मकन উশ্বিত হইয়া শভ শত ভ্রান্মকে ব্যতিব্যস্ত করিয়া তুলিয়াছে । এই সকল দেখিয়া শুনিয়া আমরা একপ্রকার নৈরাশ হইয়াছি। তথাপি আমাদের মনে নিঃস্বার্থ আশা হইতেছে य खाका नगारकत मधाकात ७ वाहिरतत व्यन्तक खक्तवानी হাদয়ের সহিত এই প্রস্তাবে অভিমত দিবেন। এমত অনেক ত্রাহ্ম আছেন যাঁহারা এই প্রকার উদার ভাবের ভাবুক এবং এতদরুসারে কার্য্য করিতে ইদ্ধুক হইবেন। অতঃপর এমত অনেক ত্রান্ধ আছেন যাঁহারা এখন ত্রান্ধ সমাজের ভাব ভঙ্গী দেখিয়া স্বভম্ত্র অবস্থিতি করিতেছেন। অনেকে ব্রাহ্মসমাজের শাসনভয়ে, বাহিরে পুত্তলিকা পূজায় সাহায্য করাকে পাপ বলিতেছেন, কিন্তু তাঁহারদের হৃদয় তাহাকে সেরূপ পাপ বলিয়া বুঝিতেছে না; তাঁহারদের হৃদয় হয় ত সর্বলোকের যথা অধিকার ধর্মোন্নতির কামনা করিতেছে; এমন ত্রান্ধ হয় ত অনেক আছেন যাঁহারা দ্বিবিধ আকর্ষণের মধ্যে পড়িয়া অপার যন্ত্রণা ভোগ করিতেছেন। একদিগে ত্রান্ধ-সমাজের ভয়ে, ত্রান্মনামের অনুরোধে, যজ্ঞোপবীড, জাতি ও বৃদ্ধ পিতামাতাকে পরি– ত্যাগ করা প্রয়োজন হইয়া উঠিয়াছে, অন্যদিগে পরম প্রিয়তম-ঈশ্বর-দন্ত ক্ষেহ্-বন্ধন ছিন্ন করিতে হুদ্র ফাটিয়া যাইভেছে। এই বিকল্পটনা-চক্রে পড়িয়া তাঁহারা ঈশবের

মঙ্গল-মূর্ত্তি দেখিতে পাইতেছেন না। আনেকে মনে করিতে-ছেন ''ঈশ্বরের জন্য সব পরিত্যাগ করা যায়।" অতএব নব পরিত্যাগ করিয়া ত্রান্ম হওয়া বিধেয়; আবার ভাবি-তেছেন যে যাহা পরিত্যাগ করিতে উদ্যত হইয়াছি তাহা কেবল ব্রাক্ষ-সমাজের ভয়ে ও অনুরোধে, ত্রন্ধের অনুরোধে নহে; তাঁহারদের হৃদয়ই যে কথার প্রমাণ দিতেছে। এমন লোক হয় ত অনেক আছেন যাঁহারদের হৃদয় ত্রন্ধ-জ্ঞানে আলোকিত হইয়াছে, কিন্তু ত্রান্ম-সমাজের বিজাতীয় ভাবগতিক দেখিয়া আকেপ করিতেছেন। এই সর্ব্ব প্রকার लाकरकरे जागना এर প্রস্তাবের মর্মানুদারে উপদেশক পদে মনে মনে जिःश्वार्थ ভাবে বরণ করিলাম। তাঁহারাও দেখিবেন যে ঈশ্বর তাঁহারদিগকে পূর্কেই বরণ করিয়া রাথিয়াছেন। অতএব আমরা বিনীত ভাবে পরমেশ্বরের দোহাই দিয়া ধর্মপ্রচারার্থে তাঁহাদিগকে আহ্বান করিতেছি এবং এই অধিকার-ভত্ত্বারা তাঁহারদের বিবেক-শক্তির সমুখে নিম্নস্থ কভিপয় সংক্ষেপ ব্যবস্থা উপস্থিত করিয়া मिट्डिं।

## वावञ्चा।

- ১। যাহার যেমন ধারণা তিনি পরমেশ্বরকে তেমনি পূজা করিবেন, ভাহাতে পাপ নাই।
- ২। এরপ অধিকার অনুসারে যাহারা পুতলিকা পূজা করেন, ভাঁহারদের ভাহাতে পাপ নাই। যে প্রচারকেরা

তাহাতে সাহায্য করিবেন, তাঁহারদেরও তাহাতে পাপ হইবেক না।

- ৩। আত্মীয় ও স্বজাতীয় অধিকার অনুসারে, অন্য-দেশীয় ধর্মাতের বিৰুদ্ধে লোকে আত্মার গ্রাহ্যধর্ম বা স্বজাতীয় ধর্মাতের পক্ষপাতী থাকিতে পারে; তাহাতে পাপ নাহি।
- 81 সাধারণতঃ সেইরপ আত্মীর ও সজাতীর অধিকার অনুসারে এবং বিশেষতঃ জ্ঞানধর্মে হিন্দু শান্তের ওঁদার্য্য, প্রাচীনতা, ও প্রাধান্য বশতঃ ভারতবর্ষীর লোকেরা হিন্দু-শাস্ত্র ও হিন্দু-ধর্মের মধ্য দিয়া উন্নত হইবার অধিকার রাখেন, ভাহা পাপ নহে, এবং ভাহাতে যে প্রচারক সাহায্য করিবেন ভাহারও পাপ হইবেক না।
- ৫। হিন্দুধর্মের সমুদয় শাখাই ত্রন্ধ-জ্ঞানের মোপান;
  কিন্ধু উপদেশ অভাবে লোকেরা সেই সোপানেই অবস্থিতি
  করিতেছে, ত্রন্ধজ্ঞানে আরোহণ করিতে পারিতেছে না।
  শাস্ত্রের উদ্দেশ্য ব্যর্থ হইতেছে। এখন উপদেশের প্রয়োজন। সবলাধিকারী হইয়া যিনি ভাহা না করিবেন বরং
  ভাহার পাপ হইবেক।
- ৬। যাঁহার বেমন অধিকার তাঁহাকে তদরুযায়ী উপ-দেশ নাদিয়া যে প্রচারক তাঁহাকে কেবল আপন দলে আনি-বার উদ্দেশে তদপেক্ষা অপ্প বা উচ্চ ধর্মের উপদেশ করিবেন, তাঁহার বরং তাহাতে পাপ হইবেক।
- ৭। হে ত্রন্ধক্ত মহোদয়গণ! আপনারা এখন ত্রান্ধ-নামের অভিমান, ত্রান্দিগের ভয়, ত্রান্ময়ণাজের অনুরোধ,

বাক্ষসাম্প্রদায়িকতা পরিত্যাগ করিয়া সর্বপ্রকার লোকের
মধ্যে শান্তিপ্রদ ধর্মোপদেশ বিস্তার করিতে থাকুন। বিনা
আশক্ষায় বাক্ষসমাজে গিয়া পরমেশ্বরের উপাসনা ও ব্রক্ষতান
লাভ কহন, বিশেষ যত্বের সহিত ব্রাক্ষসমাজ সমূহকে সর্বপ্রকার ধর্মাধিকারের পোষক করিয়া তুলুন এবং গৃহের পেণ্ডলিক পরিবারকে পোত্তলিক ধর্মের আচরণে নির্ভয়ে উৎসাহ
দান করত ক্রমে অধিকারের উন্নতি অনুসারে তাহারদিগকে
মুক্তিপ্রদ ব্রক্ষজানে দীক্ষিত কহন। তাহা হইলেই চতুদিগে কেবল ধর্মাই বিস্তার হইতে থাকিবেক—চতুর্দিগেই
ব্রক্ষজানের পথ মুক্ত হইবেক, ও চতুর্দ্দিগ ধন, ধান্য, শান্তিতে
পূর্ণ হইয়া উঠিবেক।

শান্তিঃ শান্তিঃ শান্তিঃ।

मण्यूर्व ।

Printed for the Author and publisher by I. C. Bose & Co., Stanhope Press, 249, Bow. Bazaar Street, Calcutta.